KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA |

KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA
DI INDONESIA

Sudianto Manullang

Abstrak

Konflik agama di Indonesia terjadi disebabkan oleh faktor non-
agama masalah politik, yaitu agama dijadikan sebagai alat untuk
kepentingan politik tertentu untuk mencapai kekuasaan; masalah
ckonomi yang menjerat masyarakat; dan permasalahan sosial dalam
masyarakat yang disebabkan oleh kesenjangan sosial antara masyarakat
miskin dan kaya. Konflik agama yang disebabkan oleh agama adalah
karena menganggap dogma, doktrin agamanya yang paling benar,
sehingga menolak pluralitas agama di Indonesia. Ia menganggap di luar
dari ajarannya adalah sesat, sehingga ia melakukan kekerasan atas nama
agama. Oleh sebab itu, artikel ini mengusulkan pendekatan
antroposentris, etikosentris, soteriosentris terhadap agama-agama dalam
pluralitas. Akan tetapi, tidak terjebak dalam pluralisme agama yang
menyamakan semua agama, schingga masuk ke dalam perangkap
sinkretisme.

Kata Kunci: Agama, konflik, kekerasan, pluralisme.
PENDAHULUAN

Pluralitas agama sebenarnya bukan fenomena baru di tanah air
Indonesia. Selama masa orde baru saja, secara de jure sudah diakui oleh
pemerintah cksistensi enam agama yang ada sekarang, dan bahkan
puluhan hingga ratusan aliran kepercayaan agama suku. Dengan
demikian, setiap penduduk Indonesia menghadapi kenyataan pluralitas
agama di dalam kehidupan keseharian. Seperti bertetangga, beketja, dan
bersekolah dengan orang yang berlainan agama adalah suatu kenyataan
yang dengan mudah ditemui di dalam kehidupan sehari-hari. Pluralitas
agama telah menjadi bagian dari apa artinya menjadi penduduk
Indonesia. Menyangkal adanya realitas ini adalah sebuah kenaivan.

Namun, ternyata di tengah-tengah pluralitas agama menyimpan
potensi konflik sekaligus bahaya tersendiri. Malahan masih acap kali
terjadi konflik di tengah-tengah kemajemukan agama di Indonesia.

99



100 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Pluralitas seharusnya menjadi potensi yang kuat, apabila kemajemukan
tersebut dihargai dan diterima dengan bijaksana oleh segenap unsur
masyarakat yang ada. Apabila hal ini terjadi, maka akan terbentuk sebuah
mozaik kehidupan yang indah dan enak untuk dinikmati. Walau pun di
sisi lain, kemajemukan itu sendiri menyimpan potensi untuk
menimbulkan masalah yang besar. Perbedaan-perbedaan ajaran agama,
apabila tidak ditanggapi dengan bijaksana, maka dapat memicu sebuah
pertikaian yang mendalam dan meluas. Tampaknya itu yang sedang
tetjadi pada saat ini, seperti hujatan SARA oleh sekelompok orang garis
keras terhadap Gubernur DKI yaitu Ahok (panggilan akrabnya).

Tulisan ini akan mencoba menganalisis dan mengidentifikasi apa
pemicu konflik agama di Indonesia. Dan mencoba mencari satu bentuk
pendekatan agama yang cocok di tengah pluralitas agama yang ada.
Penulis mengajak umat Kristen tidak perlu mengklaim bahwa dirinya
adalah paling hebat, dan paling benar sendiri.

Hakikat Konflik dan Kekerasan Agama

Pengertian Konflik Agama dalam The Contemporary English-Indonesia
Dictionary, istilah konflik didefinisikan dalam kata benda sebagai
“perselisihan,” “pertempuran,”’ “bentrokan,” “persengketaan,”
“perselisihan paham.” “Sedangkan dalam kata kerja “berselisih” dan
“bertentangan.” Dalam bahasa Latin conflictus berarti “a striking together,
“a contest,” yang berasal darti confligere ““fo strike together.””? Jadi secara umum
konflik dapat dibagi dua, yaitu frontal dan non frontal. Konflik non
frontal adalah berupa psikogis, ide, atau paham. Sedangkan frontal
bersifat fisik. Jadi konflik adalah adanya perselisihan, persengketaan, dan
pertentangan oleh karena perbedaan, ketidaksetujuan, atau kontroversi
antara dua pribadi atau kelompok yang memiliki potensi melakukan
kekerasan. Dalam ruang lingkup agama, konflik merupakan adanya
ketidaksesuaian, perselisthan, pertentangan, atau persengketaan bersifat
sengaja atau tidak disengaja yang mendorong salah satu kelompok agama
atau keduanya bereaksi sampai melakukan kekerasan terhadap yang lain.

U Peter Salim, The Contemporary English-Indonesia Dictionary (Jakarta:
Modern English Press, 1991), 384

2 Wewbster’s New Twentieth Century Dictionary (America: World
Publishing. Co.Inc, 1976), 383



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Pengertian Kekerasan Agama dalam kamus umum Bahasa
Indonesia, karangan Poerwadarminta, kekerasan diartikan sebagai “sifat
atau hal yang keras,” “kekuatan,” dan “paksaan.” R. Audi, merumuskan
kekerasan (violence) sebagai “serangan” atau “penyalahgunaan fisik
tethadap sesorang atau binatang; atau serangan, penghancuran,
perusakan yang sangat keras, kasar, kejam, dan ganas atas milik atau
sesuatu yang secara potensial dapat menjadi milik seseorang.”? Jadi secara
umum definisi kekerasan ‘“usaha individu atau kelompok untuk
memaksakan kehendaknya terhadap orang lain melalui cara-cara non-
verbal, verbal atau fisik, yang menimbulkan luka psikologis atau fisik.”’*
Berdasarkan definisi tersebut kekerasaan agama dimengerti sebagai
adanya usaha agama tertentu untuk memaksa (dengan kekuatan)
kehendaknya terhadap agama yang lain dengan cara-cara non-verbal atau
verbal (fisik) atau bisa keduanya sekaligus, yang menimbulkan luka
psikologis atau fisik bahkan kematian.

Fenomena Kekerasan Agama

Fenomena kekerasan agama dalam sejarah Indonesia, mulai dati
munculnya sparatis DI/TII/NII pasca proklamasi 17 agustus 1945
hingga masa reformasi 1998-2007 nampaknya Islam dan kekristenan
belum bisa mendapatkan format sesungguhnya dalam kerukunan
beragama di Indonesia. Peristiwa Meulaboh-Aceh, Makasar 1967,
peristiwa 9 Juni 1996 Surabaya,® Bekasi, Kediri, 10 Oktober 1996
Situbondo,” 26-27 Desember 1996 Tasikmalaya,® 30 Januari 1997

3 1. Marsana Windhu, Keknasaan & Kekerasan Menurut joban Galtung
(Yogyakarta: Kanisius, 2001), 62-63

* Leo D. Lefebure, Penyataan Allah, Agama, dan Kekerasan (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2003), 21.

> Peristiwa Makasar adalah puncak ketidaksenangan Islam terhadap
kekristenan (Jan S. Aritonang, Searah Perjumpaan Kristen dan Islam di
Indonesia, 384-380).

¢ Paul Tahalele dan Thomas Santoso (ed), Beginikah Kemerdekaan
Kita? (Surabaya: FKKI, 1997),. 155-156.

7" BKSG, Peristiva Kamis Hitam Situbondo (Bandung: BKSG, 1990),
25-30

8 BKSG, Natal Kelabu di Tasikmalaya: Apa Adanya... & ... Ada
Apanya? (Jabar: BKSG, 1997), 4-13.

101



102 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Rengasdengklok,” dan 23 Mei 1997 Banjarmasin. Pada tahun 1998 hingga
2000 terdapat 382 gereja mengalami pembakaran, pengrusakan,
penutupan, atau diresolusi.l? Sedangkan pengrusakan terhadap sarana
Muslim terjadi di Kupang pada tanggal 30 November-1 Desember
1998,11 sebagai respons terhadap peristiwa ketapang pada tanggal 22
Nopember 1998. Kemudian, peristiwa Ketapang ini mendapat respons
kembali dari umat Islam yang ada di Ciamis dan Ujung Pandang yang
mengakibatkan pembakaran sarana-sarana ibadah Kristen. Peristiwa yang
lebih memilukan adalah peristiwa Poso (1998-2002) yang dibagi menjadi
enam babak!? dan Ambon (1999-2002) yang beralarut-larut hingga
banyak memakan korban dan materi.’3 Pada tanggal 16 November 2003
terjadi penembakan bendahara GKST, orang Tadjoja tewas di Poso
pesisir dan tanggal 18 Juli 2004, Pendeta perempuan Susianti Tinulele
juga tewas ditembak sewaktu sedang berkhotbah di gereja Effata, Palu.
Kemudian sepanjang 2006 telah terjadi 57 kali peristiwa kekerasan di
Poso dan Palu, pengeboman, penembakan.'* Dalam skala kecil masih
terus terjadi. Bahkan ada kecenderungan ingin membangkitkan kembali
konflik antar agama seperti yang terjadi di daerah Jakarta, Banten, dan
Jawa Barat yang melakukan penutupan terhadap gereja dengan alasan-
alasan yang tidak jelas oleh masa FPI (Front Pembela Islam), AGAP
(Aliansi Gerakan Anti Pemurtadan), dan Ormas Islam lainnya.

Latar Belakang Historis Kekerasan Agama Pada Masa Kini
Mengamati fenomena kekerasan yang sudah terjadi umumnya dari

para pengamat banyak faktor yang menjadi penyebabnya. Untuk
mengidentifikasi persoalan tersebut paling sedikit tecermin dari

9 Paul Tahalele dan Thomas Santoso (ed), Beginilah Kemerdekaan, 163

10 Thomas Santoso, Kekerasan Politik-Agama, 1.

1 Jan S. Aritonang, Searah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia,
536.

12 Ibid., 538-544

13 AA. Yewangoe, Agama dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2006),100-101

14 LPembunuban Pendeta Irianto Kongkoli:  Pemerintah
Harus ambil Langkah Ekstra, dalam Berita Oikoumene, Agama Sumber
Perdamaian atan Air Mata, (edisi November 20006), 21.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

gambaran yang secara umum, yaitu penyebab ini dapat dibagi menjadi
dua bagian, yaitu dalam lingkup non-agama dan agama. Non-agama tidak
berkaitan secara langsung, tetapi seringkali berimbas atau berdampak
kepada eksistensi kekristenan, karena seringkali pemicu kekerasan
tersebut tidak ada keterkaitan dengan masalah agama, tetapi berdampak
kepada eksistensi agama lain. Kedua penyebab ini langsung atau tidak
langsung berpotensi menghambat, melenyapkan, atau terjadinya
polarisasi bahkan disintegrasi bangsa.

Pengaruh Non Agama

Konflik antara Kristen dan Islam dalam sejarah Indonesia sedikit
banyaknya berorientasi dalam politik, ekonomi, dan permasalahan sosial.
Ketiganya merupakan faktor non agama dari sekian banyak kemungkinan
penyebab konflik agama dari berbagai pendapat pengamat. Ketiganya
dimungkinkan telah memberikan kontribusi munculnya kebencian,
dendam, dan kekerasan antar umat beragama.

Pengaruh Pergulatan Politik

Sejak zaman Belanda hingga kini persoalan penyelenggaraan
pendidikan masih menjadi isu yang sangat penting. Terutama bukan
berkaitan dalam hal yang dianggap prinsipil oleh agama tertentu, yaitu
dalam pemberian pendidikan agama bagi murid-murid yang seagama bagi
semua murid. Golongan Islam yang menghendaki kewajiban pendidikan
agama diberlakukan dalam lingkungan sekolah tetapi pemerintah
bersama golongan Kristen atau nasionalis menghendaki pendidikan
agama menjadi tataran wilayah pribadi. Ada tiga fase pertentangan dalam
pembahasan penyelenggaraan pendidikan nasional, yaitu 1) UU No. 4
tahun 1950 pendidikan agama tidak diwajibkan masuk dalam kurikulum
pendidikan, 2) UU No. 2 tahun 1989 pendidikan agama diwajibkan
masuk dalam kurikulum pendidikan, 3) UU No. 2003 pendidikan agama
bagi yang seagama diwajibkan disetiap lembaga pendidikan tanpa
terkecuali lembaga yang berbasis agama.!> Kondisi ini akhirnya berubah
dengan diterimanya proposal Rancangan Undang-Undang Sisdiknas 2003
menjadi UU Sisdiknas yang disahkan tanggal 12 Juni 2003. UU ini
berlaku bagi semua lembaga pendidikan, baik milik pemerintah maupun

15 Berita Oikumene, “Agama Sumber Perdamaian atau Air Mata,” 37.

103



104 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

non pemerintah. Proposal ini tentu saja sarat dengan kepentingan
tertentu dengan alasan menjaga akidah umat muslim yang bersekolah di
sekolah non muslim. Proposal ini juga merupakan wujud pemasungan
kebebasan lembaga pendidikan dalam melaksanakan ciri dari
kelembagaannya. 1© Golnya peraturan ini sekali lagi sebagai langkah
kompromi pemerintah sekaligus kemenangan kelompok Islam dalam
menerapkan inspirasi nilai-nilai Islam.!” Kedua peraturan tersebut meski
dibumbui alasan demi terjadinya kerukunan umat beragama, tidak dapat
disangkali bahwa dibalik motif kesemuanya adalah memasung kehidupan
kebebasan umat beragama yang tercantum dalam UU pasal 29 dan
menekan perkembangan kekristenan secara sistematis.

Persoalan proposal Islam sebagai dasar negara, dalam proses
perumusan Dasar Negara 1945 menjadi titik awal munculnya konflik
antara Kiristen dengan Islam. Kelompok Kristen dan kelompok
kebangsaan nasionalis, dan sosialis lebih mengetengahkan prinsip
kebangsaan atau nasionalis dibandingkan dengan dasar keagamaan. Pada
era Orde Lama sepanjang tahun 1950-1965 kelompok Islam terus
memerjuangkan Piagam Jakarta dan puncaknya adalah pemilu 1955 dan
tidak berhasil,’8 era Orde Baru tahun 1968 politisi NU dan Parmusi
berusaha memerjuangkan melalui Sidang Umum MPRS dan gagal’ dan
1994, dan era Reformasi 1999-2002 isu membangkitkan kembali Piagam
Jakarta melalui Sidang Umum dan Sidang Tahunan MPR dan gagal pula?’
dan hingga kini masih terus dipetjuangkan.

Persoalan keberadaan menteri agama. Hadirnya kementerian agama
pada mulanya adalah untuk mengurusi kepentingan-kepentingan
keagamaan Islam, perkembangan dikemudian hari mencakup seluruh
agama dengan memasukan perwakilan dari masing-masing agama di
dalamnya. Keberatan dari kelompok Kristen adalah kehadiran Menteri
agama yang berpotensi mementingkan golongan Islam dan membawa
negara yang berdasarkan Islam. Kecurigaan Kristen ini teratasi oleh

16 Ibid.

17 Jan S. Aritonang, Searah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia,
hlm. 588-591

18 Ibid., 308-309

19 Ibid., 371

20 Ibid., 582



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

jaminan yang diberikan oleh pemerintah dan tokoh Kristen senditi, yaitu
Dr. J. Leimena.?!

Persolanan kebebasan beragama. Menguatnya ide memasukan
agama Islam menjadi agama resmi negara karena alasan kemayoritasan
mendorong partai Kristen dan Katolik maupun kelompok nasionalis
berjuang dalam menolak dengan keras akan ide tersebut. Pro kebebasan
beragama menolak Islam sebagai agama resmi karena negara akan
memunculkan diskriminasi dan memasung kebebasan beragama, oleh
karena itu negara harus menjamin kebebasan beragama melalui Pancasila
dan ide monopoli ini pun gagal.??

Penerapan hukum berdasarkan Islam. Kegagalan demi kegagalan
tidak menghentikan kelompok Islam untuk memasukkan unsur-unsur
Islam dalam pemerintahan. Adapun unsur-unsur hukum Islam yang
diterima adalah Undang-Undang Perkawinan,?® Undang-Undang
Peradilan Agama,®* pemberlakuan UU agama 1989, memerbolehkan
pemakaian jilbab 1991, dikeluarkanya keputusan bersama menteri
berkenaan dengan Badan Amil zakat, infaq, dan shadaqah (Baziz) 1991,
dan pelarangan sumbangan dermawan sosial berhadiah (SDSB),
pendirian Bank Islam (Bank Muamalat Indonesia 1991 dan dibolehkan
dan didukungnya secara luas eksistensi kebudayaan yang dipahami
sebagai Islami?> Dan persoalan Surat Keputusan Bersama (SKB)

21 Ibid., 289.

22 Jan S. Aritonang, Searah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia,
318-322.

2 RUUP bagi kelompok Islam tidak sah karena bertentangan
dengan hukum Islam dan dicurigai sebagai strategi kristenisasi. Islam
melarang pernikahan hanya dalam hukum Islam tapi juga pemerintah dan
menolak perkawinan campuran. Tahun 1974 UUP disahkan dan
mewajibkan pasangan nikah tidak hanya di sah melalui hukum agama
tetapi juga terdaftar di Kantor Catatan Sipil. Sedangkan asalah beda
pasangan masih mengambang dan meresahkan umat Islam sehingga
melahirkan Fatwa dari MUI yang melarang adanya perkawinan beda
agama. Ibid., 405-412.

24 Ibid., 448-452.

% Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama yang Dewasa, Jurnal Studi
Pembangunan, Kemasyarakatan dan LingKiingan, Vol. 2, No. 1
(Februari, 2000), 35-36

105



106 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

No.1/1969 dan Rencana Peraturan Bersama Menteti Agama dan Dalam
Negeri 2006. Rencana Peraturan Bersama Menteri Agama dan Dalam
Negeri merupakan revisi dari SKB 1969 tentang pendirian rumah ibadat
dan penyiaran agama. Baik yang pertama dan yang kedua merupakan
kebijakan yang sangat kontroversial karena bertentangan dengan UUD
45 yang memberikan dan menjamin akan kebebasan beragama.
Keputusan dan Peraturan bersama ini merupakan gambaran akan
kecemasan Islam akan pertumbuhan atau perkembangan kekristenan di
masyarakat. Sehingga pertumbuhan atau perkembangan ini dianggap
telah menggangeu dan mengancam keberadaan umat Islam dan
berpotensi konflik agama.?”

Pengaruh Krisis Ekonomi

Krisis moneter yang menimpa bangsa Indonesia sejak tahun 1997
berimplikasi pada pertumbuhan ekonomi dan melemahnya rupiah di
mata Internasional. Kondisi ini memberikan efek domino langsung bagi
kehidupan masyarakat secara menyeluruh. Terutama kaum menengah ke
bawah yang menjadi rakyat mayoritas yang mengalami imbas
ketidakstabilan ekonomi. Sehingga banyak yang masyarakat yang frustrasi
karena putus kerja, kesempatan kerja semakin sempit oleh karena
terbatasnya sarana kerja atau adanya keraguan menanamkan atau
menginvestasikan modalnya akibat krisis kepercayaan dan kurang adanya
jaminan dari pemerintah, dan yang menjadi beban hidup yang berat.
Sehingga masyarakat yang frustasi ini menjadi sensitif dan mudah sekali
tersulut atau terprovokasi emosinya, terlebih bila berkaitan dengan hal
yang sakral “agama.”

Pengaruh Kesenjangan Sosial

Kekerasan agama juga terjadi oleh karena alasan-alasan ekonomi,
dan kesenjangan sosial di kalangan masyarakat. Banyak kalangan

20 Meskipun peraturan ini betlaku bagi semua peeluk agama,
nampaknya aturan ini hanya berlaku bagi kekristenan saja. Meski sudah
seringkali kehadiran SKB diprotes oleh kelom[ok Kristen sebagai cara
penghambat dan memersulit aturan ini tidak pernah dihapus dan bahkan
direvisi dengan hasil lebih ketat. Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama
yang Dewasa, 397-404

27 Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama yang Dewasa, 403



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

menggangeap penyebab terjadinya kekerasan di masyarakat sedikit
banyaknya terkait dengan krisis ekonomi yang akut (krismon) sehinga
terjerat dengan kemiskinan yang mayoritas muslim. Sedangkan
kekristenan diidentikan sebagai orang kaya sehingga terjadi kecemburuan
sosial. Bangunan-bangunan yang gereja yang megah di lingkungan
masyarakat muslim yang miskin menjadi gambaran akan kemakmuran
dalam kelompok Kristen. Peristiwa Situbondo dan Tasikmalaya juga
merupakan peristiwa yang dilatarbelakangi oleh tindakan yang tidak
bersangkut paut dengan persoalan agama Islam dan Kristen. Melainkan
berawal dari ketidakpuasan masa terhadap tuntutan hukum yang ringan
tethadap Soleh yang dianggap telah melecehkan pemuka atau tokoh
masyarakat yang terkemuka dan yang berikutnya adalah pemukulan
anggota santri yang dilakukan oleh aparat kemanan. Tetapi meski bukan
persoalan agama fakta di lapangan sikap tidak sportif Islam terlihat
dengan jelas yaitu menggunakan kesempatan tersebut untuk
menghancurkan atau membakar sarana-sarana Kiristen dan Katolik.
Persoalan lainya yang tidak ada kaitannya dengan keagamaan adalah
peristiwa Malari 1984, peristiwa preman ketapang (1998), peristiwa anak
muda di Poso (1998) dan peristiwa dua supir di Ambon (1998), tetapi
persoalan sosial ini dengan mudah menyulut sentimen keagamaan yang
berbuntut kekerasan keagamaan dalam berbagai tingkatan. pengrusakan,
pembakaran, dan pembunuhan.

Pengaruh Agama

Konflik yang bernuansa agama terjadi seperti yang dituduhkan
kepada kekristenan adalah karena ketidakterimaan kelompok muslim
tethadap gerakan misi penginjilan, pendirian rumah ibadat di tengah-
tengah komunitas muslim, literatur-literatur yang mendiskreditkan atau
melecehkan agama Islam, dan pelecahan agama.

Pengaruh Misi atau Penyiaran Agama

Awal pemerintahan orde baru terjadi peristiwa Makasar 1967
menjadi gambaran disalah mengertinya kongres DGI di Sulawesi sebagai

107



108 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Kristenisasi, dan isu pembangunan gereja di depan masjid.?® Bahkan
sentiment terhadap agama Kristen memuncak pasca pembubaran PKI
banyak simpatisan-simpatisan PKI yang selamat dan Islam abangan
memilih memeluk agama Kiristen dibandingkan dengan agama Islam,
schingga kekristenan pada saat itu prosentasinya dapat dikatakan
meningkat populasinya. Faktor ini mengecewakan Islam karena
kekristenan dianggap memanfaatkan situasi tersebut dengan tidak adil.??
Kebencian golongan Islam bertambah tatkala kekristenan melalui
gerakan misi penginjilannya berhasil membawa orang non Kristen masuk
dalam persekutuan Kristen.® Kekecewaan dan ketidaksenangan ini
diekspresikan melalui pengrusakan sarana-sarana ibadah Kiisten.
Tuduhan kristenisasi tidak hanya datang dati kelompok agama Islam tapi
juga datang dari ucapan kelompok Kiristen yang tidak sejalan dengan
Kristen injili.3! Implikasi dari efek misi tersebut membuat kalangan
Muslim memertimbangkan kembali gerakan misi atau dakwah.?
Demikian halnya juga dalam kelompok Kristen non Injili sendiri
menghendaki untuk menafsirkan ulang, atau merekonstruksi, atau
memodifikasi.??

Seputar Pendirian Rumah Ibadat

Kekerasan agama yang tetjadi di Meulaboh-Aceh dan Makasar 1967
dan meningkatnya jumlah umat Kristen dan penditian rumah ibadah
yang cukup pesat sejak tahun 1965 membuat kalangan Islam tergangeu
dan terancam, sehingga kelompok Islam melalui pemerintah berusaha

28 Alasan-alasan tersebut dimanfaatkan oleh Islam fanatimk untuk
menanamkan sentimen-sentimen SARA. Jan S Aritonang, Searab
Perjumpaan Kristen dan Islam, 387.

2 Kelompok Islam melihat sejak tahun 1956-1971 diperkirakan
terdapat 2.000.000 orang muslim abangan dan eks PKI yang telah
dibaptis menjadi Kristen. Asep Syaefullah, Merukunkan Umat Beragama,
151.

30 Asep Syaifullah, Mernkunkan Umat Beragama, 196-197.

31 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu, 271.

32 Tokoh pluralis Islam Alwi Shihab mengusulkan untuk kedua
agama misioner untuk memertimbangkan kembali akan gerakan misi atau
dakwahnya. E.G. Singgih, 38-39.

3 Widi Artanto, Menjadi Gereja Misioner dalam Konteks Indonesia, 21-32



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

menghambat laju pertumbuhan atau meluasnya kekristenan dengan
mengeluarkan peraturan yang menjadi cikal bakal SKB 1969 oleh
Menteri Agama M. Dachlan (1966-1971), Trilogi Kerukunan 1978 oleh
Alamsjah Ratu Perwiranegara (1978-1983), dan Rencana Peraturan
Bersama Menteri Agama dan Dalam Negeri 2006 oleh Muhammad M.
Basyuni.

Implikasi dari berlakunya peraturan tersebut adalah sulitnya agama
Kristen dalam mendapatkan izin mendirikan rumah beribadah dengan
birakrasi yang “sengaja” dipersulit. Kebijakan ini sekaligus menjadi
instrumen pembenaran dari tindakan-tindakan ormas-ormas Islam
beraliran keras untuk menutup atau melarang kehadiran gereja yang
berizin maupun tidak berizin. Sepanjang masa Reformasi pasca
meredamnya konflik Poso (1998-2002) dan Ambon (1999-2002) tindak
kekerasan berganti menjadi serangan teror terhadap komunitas tertentu
dengan bom-bom rakitan.>* Alibinya jelas untuk menghentikan aktivitas
kekristenan diberbagai daerah dengan cara menteror kelompok Kristen
dan mempolarisasi kedua agama dengan fanatisme sempit.

Pengaruh Tindakan Pelecehan Agama

Konflik dan kekerasan agama juga kerap kali terjadi oleh karena
terjadinya pelecehan agama. Kekristenan kerap kali dianggap melakukan
pelecehan terhadap agama Islam sehingga harga yang harus dibayar
adalah pengrusakan terhadap rumah ibadah atau perlakuan diskriminatif
terhadap agama Kristen. Kasus ini pernah terjadi dalam Peristiwa Malari,
di mana seorang aparat TNI yang Kristen dianggap tidak sopan dengan
memasuki Masjid tanpa melepas sepatu, peristiwa Theo Syafei di Kupang
yang dianggap mendiskreditkan Islam, peristiwa perkelahian antar
preman Ketapang yang dianggap telah melempar Masjid, perkelahian
antar remaja yang kebetulan beda agama dan perebutan kekuasaan Bupati
di Poso, perkelahian supir angkot di Ambon, peristiwa seorang warga
keturunan yang tidak waras merobek Al-Quran di Pekalongan, dan
peristiwa seorang majikan yang kasar terhadap pembantunya yang Islam
oleh warga keturunan di Makasar. Semua peristiwa ini adalah masalah
sosial dalam masyarakat yang tidak ada kaitan dengan agama tetapi pada

3 Jan Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 564-
566

109



110 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

kenyataannya apa pun masalahnya agama akan menjadi sasaran
pelampiasan kemarahan atau emosi terhadap kelompok agama Kristen.

Intrik dalam Literatur-literatur

Sedangkan dalam tataran doktriner tercermin dalam tema-tema
literatur-literatur dalam pandangan masing-masing agama terhadap
agama lain, yaitu Islam dan Kristen baik positif maupun negatif dalam
literatur-literatur seperti mengenai kitab suci, Yesus dan Muhammad, dan
penyiaran agama. Dalam literatur-literatur lebih cenderung saling
menghina dan menjatuhkan keyakinan agama-agama lain sebagai bukti
agama yang benar dan patut dianut.® Pada tahun 1962 umat Islam
merasa terancam dan marah dengan ditemukannya selebaran informasi
vang berisi rencana Kristen Protestan dan Katolik di Malang akan
mengristenkan Jawa selama 20 tahun.’¢ Dampak negatif dari persoalan
ini baru meledak di akhir tahun 1967 di Makasar yang di dahului
peristiwa Maulaboh-Aceh. Tercatat berdasarkan pengamatan FKKI pada
masa ini kurang lebih terdapat dua pengrusakan gereja.’” Keseluruhan
peristiwa kekerasan agama Islam dan Kristen yang terjadi di berbagai
tempat di Indonesia hingga kini berkaitan atau tidak berkaitan dengan
persoalan agama membuktikan adanya ketidakharmonisan atau
kerukunan di keduanya. Peristiwa ini sekaligus menjadi instrospeksi bagi
eksistensi kekristenan di tengah-tengah bangsa Indonesia atau pun
kelompok agama lain, yaitu muslim.

KENISCAYAAN PLURALISME AGAMA SEBAGAI ALTERNATIF
KERUKUNAN ANTAR UMAT BERAGAMA DI INDONESIA

Persoalan yang semakin kompleks yang dijumpai dalam pengalaman
kehidupan beragama di Indonesia mendorong lahirnya konsep pluralisme
sebagai pendekatan dalam kehidupan pluralitas agama-agama.

% Jan Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 354-
361

3 Ibid., 360-362

37 Thomas Santoso, Kekerasan Politik-Agama, 3.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Hakikat Pluralisme Agama

Istilah pluralisme adalah istilah yang diambil dari bahasa Inggrtis,
plural yang berarti lebih dari satu, atau jamak, sedangkan (isme) adalah
faham. Jadi pluralisme adalah suatu faham yang dijiwai oleh kejamakan.
Dalam pengertian umum pluralisme adalah kenyataan akan adanya
kemajemukan dalam komunitas: agama, budaya, suku, etnik, bahasa, dan
idiologi.® Secara filosofis dapat dikenali sebagai realitass fundamental
yang bersifat jamak atau menerima adanya keberagaman dalam
kepelbagaian. “Karena banyaknya tingkatan yang tetpisah dalam alam,
adanya independensi, alpanya kesatuan atau kontinuitas harmonis yang
mendasar, tidak ada tatanan yang koheren dan rasional fundamental,
serta tidak dapat direduksi.”’® Secara khusus dalam keagamaan,
pluralisme dimengerti sebagai usaha pengakuan akan hak dari kelompok-
kelompok agama yang berbeda-beda untuk dapat berfungsi dalam suatu
masyarakat. Dengan demikian pluralisme agama adalah paham yang
mengakui adanya satu kebenaran yang dilihat dati sudut pandang yang
berbeda, terbuka terhadap kebenaran dan menerima kebenaran dalam
agama lain dengan setara, menolak akan keunikan atau absolusitas, dan
memiliki substansi dan tujuan yang sama (Allah) dengan varian yang
jamak.40

Latar Belakang Konsep Pluralisme Agama

Munculnya konsep pluralisme bukan saja  karena adanya
kepelbagaian agama-agama dan konflik kekerasan antar pemeluk agama.
Tetapi juga oleh karena adanya pengaruh pemikiran filsafat relativisme
yang mempengaruhi semua bidang kehidupan manusia, tidak terkecuali
agama. Implikasi langsung dalam sendi keagamaan adalah semua agama
adalah sama, semua agama adalah benar, dan semua agama memiliki
keprihatinan yang sama.

38 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Iman (Malang:
YPPII, 2002), 14.

% Ibid,. 14.

40 Ibid., 15.

111



112 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Semua Agama adalah Sama: “Theosentris”

Pluralisme melihat bahwa semua agama di dunia adalah sama.
Kesimpulan ini di dasari oleh fakta fenomena agama-agama dan akhir
dari tujuan agama-agama. Dalam fenomena agama semua agama dalam
sisi positif sama-sama mengajarkan kebajikan bagi pemeluknya, yaitu
hidup baik, bijaksana, dan kudus. Secara historis-kultural, masing-masing
agama dibentuk oleh pengaruh-pengaruh konteks budaya hierarki-
dogmatis dan hasil rekonstruksi filosofis.*! Termasuk klaim agama paling
unggul adalah produk dari interaksi kreatif antara pengaruh-pengaruh
budaya yang hierarkis. Fenomena kesemuanya ini oleh Hick disimpulkan
bahwa semua tradisi-tradisi keagamaan merupakan proses pembentukan
tanggapan manusia yang berbeda-beda terhadap Realitass Utama atau
“Theosentrisme.”* Atau dalam pengertian lain “sebagai tanggapan
manusia yang berbeda-beda terhadap Satu Realitass ilahi yang
menunjukan persepsi berbeda yang telah dibentuk di dalam lingkungan
budaya dan sejarah yang berbeda.” Jadi agama-agama merupakan
aktivitas penyelamatan Allah (Realitass ultima) yang beranekaragam
dalam arus kehidupan manusia di sepanjang sejarah.

Semua Agama Benar: Partikular Relatif ?

Langdon Gilkey adalah Shailer Mathews Professor of Theology di
Divinity Scholl of the University of Chicago. Mengatakan bahwa
perlunya agama-agama memiliki kesadaran akan pluralitas, karena
kesadaran pluralitas berguna sebagai keseimbangan atau kesetaraan antar
agama. Schingga ganjalan-ganjalan melaluinya segala finalitas dari doktrin
Kristen, Yahudi, dan Islam dapat dikeluarkan dari klaim-klaim absolud
(eksoterisme). Kecuali inti mistis (esoferisme) yang dalam tiap-tiap tradisi
agama tetap memiliki relevansi universal. Kesadaran Pluralitas
menghargai  partikular-partikular  masing-masing karena partikular
tersebut adalah Yang Kekal yang menampakan diri dalam relativitas yang
relatif atau partikular-partikular yang mutlak benar dan relatif yang adalah

# John Hick & Paul F. Knitter, Mitos Keunikan Agama Kristen, 45-49.

# Ibid., 52-56.

4 John Hick, Twhan Punya Banyak Nama (Yogyakarta: Interfidei,
2000), 9.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

manifestasi dari Yang Kekal.# Oleh karena itu Langdon Gilkey
menyimpulkan semua lambang-lambang keagamaan adalah benar secara
relatif karena lambang tersebut mewakili partikularisasi relatif dari yang
Mutlak.#

Semua Agama Memiliki Keprihatinan Bersama

Paul F. Knitter mengatakan bahwa kebanyakan agama memiliki
kesamaan sifat soferiologis, yaitu keprihatinan terhadap orang yang
tertindas melalui pembebasan dan keadilan menuju soferia  atau
kesejahteraan, membawa pada penghapusan kemiskinan, dan
peningkatan pembebasan.* Penckanannya pada komitmen terhadap
melakukan praksis dalam kehidupan bersama. Agama-agama dapat
bersatu dengan kepelbagaian bukan melalui teori atau doktrin melainkan
dengan tindakan praksis. Tujuan dari dialog ini adalah bukan untuk
mencari “satu Allah” atau “Yang Tertinggi” atau suatu “hakikat
bersama” atau suatu “pusat mistis” di dalam semua agama, melainan
suatu /Jocus pengalaman keagamaan bersama yang dimiliki oleh semua
agama. Oleh karena itu pemersatu agama-agama difokuskan pada
keprihatinan kaum tertindas sebagai pendekatan dan dasar bersama
mewujudkan dialog yang otentik dan efektif.*” Tujuannya agar semua
agama-agama mendorong terwujudnya keadilan.

MENIMBANG PLURALISME AGAMA BAGI KEKRISTENAN

Dalam sejarah kekeristenan hingga era postmodern atau pasca
modern pada umumnya teologi Kristen telah terjadi pergeseran teologis
yang signifikan. Pergeseran dari teologi tradisional atau reformasi
menjadi oikumenikalisme menimbulkan polarisasi teologi yang sangat
tajam dan curam.

Pergeseran Teologi: Reformasi Menuju Oikumenikalisme

Teologi ortodoksi yang berasal dari warisan-warisan abad
pertengahan atau reformatoris menghadapi tantangan di zaman pasca

# John Hick & Paul F. Knitter, Mitos Keunitan Agama Kristen, 76-77.
4 Ibid., 73-80.

4 ]bid., 292-297.

47 Ibdi., 292.

113



114 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

modern. Eksklusivitas iman Kiristen ditantang untuk merelevankan
imannya dalam konteks zaman yang berubah, menglobal dan menyempit.
Fenomena keagamaan dan persoalan dunia yang semakin rusak dan
ambigu menekan kekristenan untuk dapat menyesuaikan teologianya
demi kepentingan hidup bersama. Oikumenikalisme merupakan wujud
dari sikap melemahnya kekeristenan dengan meresponsi tuntutan zaman
yang berubah dengan berbagai konsekuensinya. Pendirian eksklusivisme
ortodoksi dilepaskan demi penyesuaian atau merelevansikan dirinya
dalam perjumpaan dengan agama-agama lain: menolak inspirasi Alkitab,
menolak wahyu umum dan khusus, dan sejarah keselamatan Allah yang
eksklusif. Teologi oikumenikal ini selaras pemikiran liberal yang
kemudian tidak sulit untuk mengikuti alur pemikiran para eksponen
pluralis.

Menolak Inspirasi Alkitab

Teologi yang dibangun oleh kaum pluralis merupakan kontribusi
dari pemikiran teologi liberal. Pandangan para pluralis beranjak dari
pengaruh para teolog liberal terhadap Alkitab. Kaum liberal melihat
Alkitab bukanlah firman Allah dan tulisan Injil-Injil bukanlah laporan
tentang Yesus yang sebenarnya (historis), melainkan yang imani.*®
Artinya adalah bahwa Alkitab merupakan hasil formulasi dari iman dan
pikiran penulis bukan historitas kebenaran melainkan mitos. Secara isi
berita atau cerita di Alkitab merupakan mitos-mitos dari para penulis
Alkitab. Implikasi dari pengaruh ini adalah diragukannya Alkitab sebagai
penyataan Allah yang khusus dan menolak akan seluruh eksistensi Yesus
sebagai anak Allah, Mesias, konsep Tritunggal, kelahiran, kematian dan
kebangkitannya.*

Walaupun mengakui keberadaan Yesus sebatas manusia biasa, nabi
orang yang dipenuhi oleh Roh Allah. Pengakuan Yesus sebagai Tuhan
diduga oleh para eksponen pluralis dan tentuya liberalis sebagai hasil
rekayasa jemaat mula-mula dan para penulis-penulis Injil.** Beranjak dari
penolakan tersebut kaum pluralis secara lebih dahulu tidak menganggap
Alkitab sebagai penyataan Allah yang khusus dan tidak ada kamus
diinspirasikan secara organis atau paling tidak Alkitab tidak berbeda

8 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 95.
4 John Hick, Tuhan Punya Banyak Nama, 84-86.
% Stevi Indra Lumintang, 95-97.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

dengan literatur-literatur kuno lainnya atau hanya sebagai kesaksian atau
ungkapan yang lahir dari penghayatan keagamaan penulisnya.”> Oleh
karena Alkitab bagi eksponen ini sekedar karya manusia yang lahir dari
penghayatan imannya, refleksi, dan imajinasi dari pengikut setia Yesus
yang dituangkan dalam bentuk tulisan pada zamannya.

Menolak Wahyu Umum dan Khusus

Kaum pluralis melihat pribadi Yesus hanyalah manusia biasa yang
dipakai oleh Tuhan secara luar biasa tidak lebih tidak kurang. Yesus
bukanlah penyataan Allah yang khusus yang berinkarnasi menjadi
manusia. Karena dianggap Yesus tidak pernah mengucapkan atau
mengaku sebagai Tuhan dan Mesias. Dengan demikian kaum pluralis
tidak menerima akan finalitas Kristus sebagai satu-satunya jalan
keselamatan. Kaum pluralis menganggap Allah turut beketja disepanjang
sejarah manusia. Karena tidak ada sejarah yang khususkan atau yang
bukan penyataan Allah, melainkan semua sejarah adalah penyataan
Allah.52 Oleh karena itu eksponen pluralis tidak mengenal akan adanya
pembagian penyataan Allah yang khusus dan umum, tetapi satu, yaitu
keseluruhan. Jadi Yesus adalah salah satu bentuk dari kepelbagaian
penyataan Allah kepada tradisi agama.

Menolak Sejarah Keselamatan yang Sentrisme

Kaum pluralis menolak konsep keselamatan sentrisme, yaitu
“konsep keselamatan dalam satu garis lurus yang dianut oleh gereja yang
memegang teologi ortodoks atau tradisional, di mana sejarah keselamatan
Allah adalah bertolak atau bersumber dan bermuara pada satu pribadi
yakni Kiristus.”» Karena konsep ini bertentangan dengan konsep
kepelbagaian menuju keselamatan yang dibangun oleh kaum pluralis.
Kristus hanya salah satu dati beragam menuju kepada keselamatan, oleh
karena itu tanpa Kristus pun kebenaran dalam agama-agama yang
diyakini oleh orang non Kiristen pun dapat membawa mereka kepada

St Adjie A. Sutama, Kiaim Palsu dan Sikap kskiusif Fundamentalis-Injili:
Suatu Ancaman Bagi Masa Depan Hubungan Antar Agama, Dalam Jurnal
Teologi dan Gereja, Penuntun (Vol. 5 No. 19.2003), 263.

52 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 97-103.

53 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 103.

115



116 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

keselamatan. Manusia diselamatkan di dalam agama yang dibuat tersedia
untuknya dalam situasi historisnya.>*

Pergeseran Misi: Kristosentrisme Menuju Antroposentrisme

Beranjak dari pemikiran David ]. Bosch dan Hans King misi
bukanlah hal yang statis melainkan dinamis atau berubah sesuai dengan
zaman atau konteksnya.>> Secara khusus kekristenan dalam dunia ketiga
yang memiliki pluralitas yang kompleks tidak luput dari pergeseran
tersebut. Masing-masing bangsa dalam dunia ketiga termasuk Indonesia
mencoba merelevansikan misinya dengan nature atau budayanya masing-
masing dengan meninggalkan atau merekonstruksi warisan-warisan
sebelumnya yang dibawa oleh misonaris-misionari dari Barat atau Eropa
yang memegang paradigma lama atau ortodoksi®® menuju misi ekumenis
antroposentris.

Paradigma lama misi Kristen dalam sejarah bermuara dalam tradisi
reformasi pada abad ke-16 di mana tradisi ini menekankan pengenalan
akan Allah yang kuasa yang mengutus Yesus Kristus sebagai Juruselamat
bagi setiap manusia. Manusia adalah makhluk yang telah berdosa yang
patut menerima hukuman kekal karena keberdosaannya. Dengan
demikian manusia tidak dapat menyelamatkan dirinya kecuali adanya
pengampunan dari Kristus. Berdasarkan pemahaman tersebut Kiritus
harus diberitakan kepada setiap pribadi-pribadi agar mengalami akan
anugrah Allah yang menyelamatkan.>” Misi ini merupakan perpanjangan
dari rencana Tuhan dan perintah Tuhan.’® Melalui konsep ini misi
Kristen, Kristus menjadi pusat dari pemberitaan dalam pelaksanaan misi.
Misi tanpa adanya proklamasi Injil, yaitu Kristus yang menyelamatkan
bukanlah disebut misi.”? Gambaran misi tradisional ini dianggap sudah
tidak relevan atau tidak sesuai dengan semangat zaman saat ini.

>* John Hick, Twuhan Punya Banyak Nama, 78.

5 Widi Artanto, Gergja Yang Misioner, 35.

% Jan S Aritonang, Perkenbangan Pemikiran teologis di Indonesia, 1960-
1990-an, 274.

7 Herlise Y. Sagala, Misi Yang Kritosentris, Jurnal Stulos, Vol. 3. No.
1.(Juni 2004), 64.

58 Ibid., 65-68.

 ].1. Packer, Penginjilan dan Kedanlatan Allah (Surabaya: Momentum,
2003), 26-27.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Kaum oikumenis mengusulkan lingkup penginjilan “harus diperluas
dengan pelayanan yang menjawab kebutuhan manusia yang meliputi baik
transformasi pribadi oleh Roh Allah maupun transformasi sosial-
struktural.”®  Seperti yang telah tertuang dalam pemikiran Hans King
dan Knitter (etikosentris dan soteriosenttis), memanusiakan manusia dan
memelihara lingkungan adalah kebutuhan bersama yang menjadi dasar
bersama agama-agama.

Dakwah atau misi tidak selalu diidentikan dengan membawa orang
lain menjadi pemeluk agama tertentu, melainkan mensejahterakan dan
meningkatkan kerohanian atau keimanan orang lain secara mutualisme.
Dalam ruang lingkup kekristenan Injil adalah sebagai pembebasan bagi
manusia yang tertindas, menderita, dan terpinggirkan. Kekristenan harus
memerhatikan kebutuhan akan lingkungannya demi kesejahteraan
manusia dan lingkungan.¢!

Pada abad ke-19 menjadi awal dari pergeseran misi yang bersifat
Kristosentris menjadi antroposenttis. Secara  Internasional
direpresentatitkan kepada DGD, dan PGI dalam lingkup Indonesia.
Pergeseran dalam lingkup Indonesia merupakan wujud kesadaran dan
penghargaan atas pluralitas masyarakat Indonesia terutama agama.
Sehingga kekristenan mengembangkan teologi misi yang relevan dan
kontekstual dengan corak inklusif-dialogis bukan triumpalistik warisan
sebelumnya.®? Artinya misi Kristen bukan lagi menjadikan orang lain ke
dalam pertobatan atau berorientasi pada keselamatan, melainkan kepada
kemanusiaan atau antroposentrisme. Misi antroposentrisme adalah misi
yang berpusat pada manusia sebagai objek pemanusiaan manusia yang
seutuhnya. Misi paradigma lama mengalami pergeseran dari pemberitaan
Injil keselamatan yang berpusat pada Kristus menjadi masalah-masalah
sosial, agraria, perekonomian, dan industri.®> Pergeseran ini tidak lain
adalah demi terwujudnya kesejahteraan manusia atau secara luas adalah
masyarakat. Pergeseran ini dapat dilihat dari tema-tema teologi yang
dikembangkan oleh kekristenan dalam dunia ketiga, seperti: Teologi

0 Widi Artanto, Menjadi Gereja Misioner Dalam Konteks Indonesia, 69.

o1 Paul F. Knitter, Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama dan
Tanggung Jawab Global (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 144-145.

2 Jan S. Aritonang, Perkembangan Pemikiran Teologis di Indonesia, 274.

03 Arie de Kuiper, Missiologia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003),
72.

117



118 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Pembebasan, Teologi Minjung, Teologi Kerbau, dan Teologi Hitam.
Secara khusus di Indonesia dikembangkan teologi Pembangunan atau
Pancasila yang tertuang dalam dan beranjak dari Sidang Raya PGI ke VII
dan Seminar Agama-Agama. Tujuan atau cita-cita dari misi yang bersifat
antroposentris ini adalah demi kesejahteraan manusia dan lingkungan.®

Menekankan Etikosentrisme

Keberadaan agama-agama bagi kebanyakan orang pada umumnya
sangat diharapkan dapat memberikan sumbangsih yang besar dalam
mewujudkan kehidupan yang beradab. Tetapi justru di saat ini harapan
itu tidak kunjung tiba bahkan cenderung meningkat ke dalam bentuk
yang tidak sebagaimana agama itu menampilkan dirinya. pendekatan-
pendekatan yang ada dianggap tidak mampu menanggapi tuntutan zaman
yang kompleks. Oleh karena itu untuk menghadapi krisis yang
berkepanjangan di mana agama yang semestinya menjadi motor untuk
menciptakan dunia yang kondusif justru bertingkah sebaliknya. Hans
King dan Paul F. Knitter mencoba mengalihkan pusat perhatian dunia
dari agama kepada suatu etika bagi hidup bersama.%> Etika merupakan
dasar hidup bersama yang dapat diterima secara universal tanpa
memandang batasan agama. Etika tidak digali dari kebenaran-kebenaran
masing-masing agama, bila demikian akan menimbulkan kefrustasian
standarisasi batasan, karena agama mana pun tidak mau dan tidak boleh
menjadi pengukur bagi yang lainnya. oleh karena itu etika berasal dari
keprihatinan bersama dan harapan bersama dari realitass yang dialami
bersama. Keprihatinan dan harapan bersama ini menjadi tanggung jawab
bersama untuk menciptakan dunia yang seimbang dengan tujuan
terciptanya suatu etika global demi masa depan dunia yang lebih
manusiawi.%

Menekankan “Soteriosentrisme”

Dalam dunia pasca modern atau postmodern terdapat tiga
kenyataan yang tidak bisa ditolak oleh manusia atau agama-agama, yaitu
adanya kesetiaan pada identitas dan tradisi, terbuka terhadap pluralitas,

04 Paul Knitter, Satu Bumi Banyak Agama, 118.
% Joas Adiprasetya, Mencari Dasar Bersama, 104.
66 Ibid., 105.



KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

dan menentang atau resistensi dominasi yang merusak dunia ini.’ Ini
berarti secara keseluruhan setiap agama tetap dipandang unik dan
memiliki kebenaran pada dirinya, sekaligus tidak mengesampingkan
kebenaran dalam agama-agama lain. Kepelbagaian agama-agama
dipertahankan dan dihormati, namun bukan berarti satu dengan yang lain
tidak dapat dipertemukan. Kepelbagaian atau ketidakseimbangan itu
tidak dapat bertemu dalam tataran dogmatis atau doktrin, tetapi dapat
dimungkinkan dalam tataran praksis. Tataran praksis relevan dalam
konteks bersama atau bagian dari pengalaman bersama, yaitu penderitaan
manusia dan lingkungan.®® Keduanya menjadi tanggung jawab global
yang menjadi dasar bersama bagi agama-agama. Oleh karena itu
soteriosentrisme dalam perspektif Knitter adalah bukan dalam pengertian
tradisional melainkan berkomitmen dalam pengembangan kesejahteraan
manusia. Mewujudkan kesejahteraan manusia adalah tanggung jawab dan
bukti kepedulian agama terhadap penderitaan global.

PENUTUP

Dengan demikian, kasus-kasus konflik agama di Indonesia
sebenarnya bukanlah murni konflik agama. Konflik agama Kristen dan
agama Islam sebenarnya jauh lebih kompleks hanya sekedar konflik
berdasarkan perbedaan agama. Konflik sebenarnya terjadi karena
ketidakadilan dari segi social, ekonomi, maupun politik. Selain itu, ada
kepentingan-kepentingan  kelompok-kelompok  tertentu  sehingga
sentiment agama lalu digunakan untuk memertajam pertikaian atau
konflik hingga melanjutkan dan memerluas konflik  sehingga
berkepanjagan.

Namun, dalam menghadapi situasi seperti itu, gambaran misi
tradisional harus tetap utuh, dan di hidupi, dan relevansinya harus dicari
seperti apa, namun alangkah indahnya jika itu disimpan dalam hati tanpa
tercemari oleh tekanan apa pun itu. Harus mengingat keunikannya
sendiri di dalam Kristus. Sebagai partisipasi, maka keberadaan agama-
agama bagi kebanyakan orang pada umumnya sangat diharapkan dapat
memberikan sumbangsih yang besar dalam mewujudkan kehidupan yang

67 Ibid., 130.
98 Paul F. Knitter, Sazu Bumi Banyak Agama, 80-84

119



120 | KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

beradab. Setiap agama harus mampu mengalahkan jebakan
institusionalisme, formalisme, dogmatisme, dan ritualisme, lalu dengan
serius menaruh keperdulian etis, ketika itulah pintu dialog dan kerja sama
antar Agama terbuka dengan lebar dan berfungsi sebgaimana mestinya.

SUDIANTO MANULLANG adalah pelayan di GKIm Gloria Bandung
dan juga sebagai dosen di STT SAPPI Cianjur. Ia menyelesaikan
pendidikan sarjana teologi (S.Th) dari STT Sangkakala, dan Magister
Divinitas (M.Div) dari STT Bandung.



