
KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA  DI INDONESIA    |    99 
 

KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME AGAMA 
 DI INDONESIA 

 

Sudianto Manullang 
 

Abstrak 
Konflik agama di Indonesia terjadi disebabkan oleh faktor non-

agama masalah politik, yaitu agama dijadikan sebagai alat untuk 
kepentingan politik tertentu untuk mencapai kekuasaan; masalah 
ekonomi yang menjerat masyarakat; dan permasalahan sosial dalam 
masyarakat yang disebabkan oleh kesenjangan sosial antara masyarakat 
miskin dan kaya. Konflik agama yang disebabkan oleh agama adalah 
karena menganggap dogma, doktrin agamanya yang paling benar, 
sehingga menolak pluralitas agama di Indonesia. Ia menganggap di luar 
dari ajarannya adalah sesat, sehingga ia melakukan kekerasan atas nama 
agama. Oleh sebab itu, artikel ini mengusulkan pendekatan 
antroposentris, etikosentris, soteriosentris terhadap agama-agama dalam 
pluralitas. Akan tetapi, tidak terjebak dalam pluralisme agama yang 
menyamakan semua agama, sehingga masuk ke dalam perangkap 
sinkretisme. 
 
Kata Kunci: Agama, konflik, kekerasan, pluralisme. 
 

Pendahuluan 
 

Pluralitas agama sebenarnya bukan fenomena baru di tanah air 
Indonesia. Selama masa orde baru saja, secara de jure sudah diakui oleh 
pemerintah eksistensi enam agama  yang ada  sekarang, dan bahkan 
puluhan hingga ratusan aliran kepercayaan agama suku. Dengan 
demikian, setiap penduduk Indonesia menghadapi kenyataan pluralitas 
agama di dalam kehidupan keseharian. Seperti  bertetangga, bekerja, dan 
bersekolah dengan orang yang berlainan agama adalah suatu kenyataan 
yang dengan mudah ditemui di dalam kehidupan sehari-hari. Pluralitas 
agama telah menjadi bagian dari apa artinya menjadi penduduk 
Indonesia. Menyangkal adanya realitas ini adalah sebuah kenaivan.  

Namun, ternyata di tengah-tengah pluralitas agama menyimpan 
potensi konflik sekaligus bahaya tersendiri. Malahan  masih acap kali 
terjadi konflik di tengah-tengah kemajemukan agama di Indonesia. 



100 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

Pluralitas seharusnya menjadi potensi yang kuat, apabila kemajemukan 
tersebut dihargai dan diterima dengan bijaksana oleh segenap unsur 
masyarakat yang ada. Apabila hal ini terjadi, maka akan terbentuk sebuah 
mozaik kehidupan yang indah dan enak untuk dinikmati. Walau pun di 
sisi lain, kemajemukan itu sendiri menyimpan potensi untuk 
menimbulkan masalah yang besar. Perbedaan-perbedaan ajaran agama, 
apabila tidak ditanggapi dengan bijaksana, maka dapat memicu sebuah 
pertikaian yang mendalam dan meluas. Tampaknya itu yang sedang 
terjadi pada saat ini, seperti hujatan  SARA oleh sekelompok orang garis 
keras terhadap Gubernur DKI yaitu Ahok (panggilan akrabnya).  

Tulisan ini akan mencoba menganalisis dan mengidentifikasi apa 
pemicu konflik agama di Indonesia. Dan  mencoba mencari satu bentuk 
pendekatan agama yang cocok di tengah pluralitas agama yang ada. 
Penulis mengajak umat Kristen tidak perlu mengklaim bahwa dirinya 
adalah paling hebat, dan paling benar sendiri.   
 

Hakikat Konflik dan Kekerasan Agama 
 

Pengertian Konflik Agama dalam The Contemporary English-Indonesia 
Dictionary, istilah konflik didefinisikan dalam kata benda sebagai 
“perselisihan,” “pertempuran,” “bentrokan,” “persengketaan,” 
“perselisihan paham.” “Sedangkan dalam kata kerja “berselisih” dan 
“bertentangan.”1  Dalam bahasa Latin conflictus berarti “a striking together, 
“a contest,” yang berasal dari confligere “to strike together.”2 Jadi secara umum 
konflik dapat dibagi dua, yaitu frontal dan non frontal. Konflik non 
frontal adalah berupa psikogis, ide, atau paham. Sedangkan frontal 
bersifat fisik. Jadi konflik adalah adanya perselisihan, persengketaan, dan 
pertentangan oleh karena perbedaan, ketidaksetujuan, atau kontroversi 
antara dua pribadi atau kelompok yang memiliki potensi melakukan 
kekerasan. Dalam ruang lingkup agama, konflik merupakan adanya 
ketidaksesuaian, perselisihan, pertentangan, atau persengketaan bersifat 
sengaja atau tidak disengaja yang mendorong salah satu kelompok agama 
atau keduanya bereaksi sampai melakukan kekerasan terhadap yang lain. 

                                                 
1 Peter Salim, The Contemporary English-Indonesia Dictionary (Jakarta: 

Modern English Press, 1991), 384 
2 Wewbster’s New Twentieth Century Dictionary (America: World 

Publishing. Co.Inc, 1976),  383 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         101 
 

Pengertian Kekerasan Agama dalam kamus umum Bahasa 
Indonesia, karangan Poerwadarminta, kekerasan diartikan sebagai “sifat 
atau hal yang keras,” “kekuatan,” dan “paksaan.” R. Audi, merumuskan 
kekerasan (violence) sebagai “serangan” atau “penyalahgunaan fisik 
terhadap sesorang atau binatang; atau serangan, penghancuran, 
perusakan yang sangat keras, kasar, kejam, dan ganas atas milik atau 
sesuatu yang secara potensial dapat menjadi milik seseorang.”3 Jadi secara 
umum definisi kekerasan “usaha individu atau kelompok untuk 
memaksakan kehendaknya terhadap orang lain melalui cara-cara non-
verbal, verbal atau fisik, yang menimbulkan luka psikologis atau fisik.”4  
Berdasarkan definisi tersebut kekerasaan agama dimengerti sebagai 
adanya usaha agama tertentu untuk memaksa (dengan kekuatan) 
kehendaknya terhadap agama yang lain dengan cara-cara non-verbal atau 
verbal (fisik) atau bisa keduanya sekaligus, yang menimbulkan luka 
psikologis atau fisik bahkan kematian.     
 
Fenomena Kekerasan Agama 

Fenomena kekerasan agama dalam sejarah Indonesia, mulai dari 
munculnya sparatis DI/TII/NII pasca proklamasi 17 agustus 1945 
hingga masa reformasi 1998-2007 nampaknya Islam dan kekristenan 
belum bisa mendapatkan format sesungguhnya dalam kerukunan 
beragama di Indonesia. Peristiwa Meulaboh-Aceh, Makasar 1967,5 
peristiwa 9 Juni 1996 Surabaya,6 Bekasi, Kediri, 10 Oktober 1996 
Situbondo,7 26-27 Desember 1996 Tasikmalaya,8 30 Januari 1997 

                                                 
3 I. Marsana Windhu, Kekuasaan & Kekerasan Menurut johan Galtung 

(Yogyakarta: Kanisius, 2001), 62-63  
4 Leo D. Lefebure, Penyataan Allah, Agama, dan Kekerasan (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2003), 21. 
5 Peristiwa Makasar adalah puncak ketidaksenangan Islam terhadap 

kekristenan (Jan S. Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di 
Indonesia, 384-386). 

6 Paul Tahalele dan Thomas Santoso (ed), Beginikah Kemerdekaan 
Kita? (Surabaya: FKKI, 1997),. 155-156. 

7 BKSG, Peristiwa Kamis Hitam Situbondo (Bandung: BKSG, 1996), 
25-30 

8 BKSG, Natal Kelabu di Tasikmalaya: Apa Adanya... & ... Ada 
Apanya? (Jabar: BKSG, 1997),  4-13. 



102 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

Rengasdengklok,9 dan 23 Mei 1997 Banjarmasin. Pada tahun 1998 hingga 
2000 terdapat 382 gereja mengalami pembakaran, pengrusakan, 
penutupan, atau diresolusi.10 Sedangkan pengrusakan terhadap sarana 
Muslim terjadi di Kupang pada tanggal 30 November-1 Desember 
1998,11 sebagai respons terhadap peristiwa ketapang pada tanggal 22 
Nopember 1998. Kemudian, peristiwa Ketapang ini mendapat respons 
kembali dari umat Islam yang ada di Ciamis dan Ujung Pandang yang 
mengakibatkan pembakaran sarana-sarana ibadah Kristen. Peristiwa yang 
lebih memilukan adalah peristiwa Poso (1998-2002) yang dibagi menjadi 
enam babak12 dan Ambon (1999-2002) yang beralarut-larut hingga 
banyak memakan korban dan materi.13 Pada tanggal 16 November 2003 
terjadi penembakan bendahara GKST, orang Tadjoja tewas di Poso 
pesisir dan tanggal 18 Juli 2004, Pendeta perempuan Susianti Tinulele 
juga tewas ditembak sewaktu sedang berkhotbah di gereja Effata, Palu. 
Kemudian sepanjang 2006 telah terjadi 57 kali peristiwa kekerasan di 
Poso dan Palu, pengeboman, penembakan.14 Dalam skala kecil masih 
terus terjadi. Bahkan ada kecenderungan ingin membangkitkan kembali 
konflik antar agama seperti yang terjadi di daerah Jakarta, Banten, dan 
Jawa Barat yang melakukan penutupan terhadap gereja dengan alasan-
alasan yang tidak jelas oleh masa FPI (Front Pembela Islam), AGAP 
(Aliansi Gerakan Anti Pemurtadan), dan Ormas Islam lainnya.  
 

Latar Belakang Historis Kekerasan Agama Pada Masa Kini 
 

Mengamati fenomena kekerasan yang sudah terjadi umumnya dari 
para pengamat banyak faktor yang menjadi penyebabnya. Untuk 
mengidentifikasi persoalan tersebut paling sedikit tecermin dari 

                                                 
9 Paul Tahalele dan Thomas Santoso (ed), Beginilah Kemerdekaan, 163  
10 Thomas Santoso, Kekerasan Politik-Agama, 1. 
11 Jan S. Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 

536. 
12 Ibid., 538-544 
13 A.A. Yewangoe, Agama dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2006),100-101 
14 ____________.Pembunuhan Pendeta Irianto Kongkoli: Pemerintah 

Harus ambil Langkah Ekstra, dalam Berita Oikoumene, Agama Sumber 
Perdamaian atau Air Mata, (edisi November 2006), 21. 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         103 
 
gambaran yang secara umum, yaitu penyebab ini dapat dibagi menjadi 
dua bagian, yaitu dalam lingkup non-agama dan agama. Non-agama tidak 
berkaitan secara langsung, tetapi seringkali berimbas atau berdampak 
kepada eksistensi kekristenan, karena seringkali pemicu kekerasan 
tersebut tidak ada keterkaitan dengan masalah agama, tetapi berdampak 
kepada eksistensi agama lain. Kedua penyebab ini langsung atau tidak 
langsung berpotensi menghambat, melenyapkan, atau terjadinya 
polarisasi bahkan disintegrasi bangsa.  
 
Pengaruh Non Agama 

Konflik antara Kristen dan Islam dalam sejarah Indonesia sedikit 
banyaknya berorientasi dalam politik, ekonomi, dan permasalahan sosial. 
Ketiganya merupakan faktor non agama dari sekian banyak kemungkinan 
penyebab konflik agama dari berbagai pendapat pengamat. Ketiganya 
dimungkinkan telah memberikan kontribusi munculnya kebencian, 
dendam, dan kekerasan antar umat beragama. 
 
Pengaruh Pergulatan Politik 
 

Sejak zaman Belanda hingga kini persoalan penyelenggaraan 
pendidikan masih menjadi isu yang sangat penting. Terutama bukan 
berkaitan dalam hal yang dianggap prinsipil oleh agama tertentu, yaitu 
dalam pemberian pendidikan agama bagi murid-murid yang seagama bagi 
semua murid. Golongan Islam yang menghendaki kewajiban pendidikan 
agama diberlakukan dalam lingkungan sekolah tetapi pemerintah 
bersama golongan Kristen atau nasionalis menghendaki pendidikan 
agama menjadi tataran wilayah pribadi. Ada tiga fase pertentangan dalam 
pembahasan penyelenggaraan pendidikan nasional, yaitu 1) UU No. 4 
tahun 1950 pendidikan agama tidak diwajibkan masuk dalam kurikulum 
pendidikan, 2) UU No. 2 tahun 1989 pendidikan agama diwajibkan 
masuk dalam kurikulum pendidikan, 3) UU No. 2003 pendidikan agama 
bagi yang seagama diwajibkan disetiap lembaga pendidikan tanpa 
terkecuali lembaga yang berbasis agama.15  Kondisi ini akhirnya berubah 
dengan diterimanya proposal Rancangan Undang-Undang Sisdiknas 2003 
menjadi UU Sisdiknas yang disahkan tanggal 12 Juni 2003. UU ini 
berlaku bagi semua lembaga pendidikan, baik milik pemerintah maupun 

                                                 
15 Berita Oikumene, “Agama Sumber Perdamaian atau Air Mata,” 37. 



104 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

non pemerintah. Proposal ini tentu saja sarat dengan kepentingan 
tertentu dengan alasan menjaga akidah umat muslim yang bersekolah di 
sekolah non muslim. Proposal ini juga merupakan wujud pemasungan 
kebebasan lembaga pendidikan dalam melaksanakan  ciri dari 
kelembagaannya. 16 Golnya peraturan ini sekali lagi sebagai langkah 
kompromi pemerintah sekaligus kemenangan kelompok Islam dalam 
menerapkan inspirasi nilai-nilai Islam.17 Kedua peraturan tersebut meski 
dibumbui alasan demi terjadinya kerukunan umat beragama, tidak dapat 
disangkali bahwa dibalik motif kesemuanya adalah memasung kehidupan 
kebebasan umat beragama yang tercantum dalam UU pasal 29 dan  
menekan perkembangan kekristenan secara sistematis. 

Persoalan proposal Islam sebagai dasar negara, dalam proses 
perumusan Dasar Negara 1945 menjadi titik awal munculnya konflik 
antara Kristen dengan Islam. Kelompok Kristen dan kelompok 
kebangsaan nasionalis, dan sosialis lebih mengetengahkan prinsip 
kebangsaan atau nasionalis dibandingkan dengan dasar keagamaan. Pada 
era Orde Lama sepanjang tahun 1950-1965 kelompok Islam terus 
memerjuangkan Piagam Jakarta dan puncaknya adalah pemilu 1955 dan 
tidak berhasil,18 era Orde Baru  tahun 1968 politisi NU dan Parmusi 
berusaha memerjuangkan melalui Sidang Umum MPRS dan gagal19 dan 
1994, dan era Reformasi 1999-2002 isu membangkitkan kembali Piagam 
Jakarta melalui Sidang Umum dan Sidang Tahunan MPR dan gagal pula20 
dan hingga kini masih terus diperjuangkan.  

Persoalan keberadaan menteri agama. Hadirnya kementerian agama 
pada mulanya adalah untuk mengurusi kepentingan-kepentingan 
keagamaan Islam, perkembangan dikemudian hari mencakup seluruh 
agama dengan memasukan perwakilan dari masing-masing agama di 
dalamnya. Keberatan dari kelompok Kristen adalah kehadiran Menteri 
agama yang berpotensi mementingkan golongan Islam dan membawa 
negara yang berdasarkan Islam. Kecurigaan Kristen ini teratasi oleh 

                                                 
16 Ibid. 
17 Jan S. Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 

hlm. 588-591 
18 Ibid., 308-309 
19 Ibid., 371 
20 Ibid., 582 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         105 
 
jaminan yang diberikan oleh pemerintah dan tokoh Kristen sendiri, yaitu 
Dr. J. Leimena.21 

Persolanan kebebasan beragama. Menguatnya ide memasukan 
agama Islam menjadi agama resmi negara karena alasan kemayoritasan 
mendorong partai Kristen dan Katolik maupun kelompok nasionalis 
berjuang dalam menolak dengan keras akan ide tersebut. Pro kebebasan 
beragama menolak Islam sebagai agama resmi karena negara akan 
memunculkan diskriminasi dan memasung kebebasan beragama, oleh 
karena itu negara harus menjamin kebebasan beragama melalui Pancasila 
dan ide monopoli ini pun gagal.22   

Penerapan hukum berdasarkan Islam. Kegagalan demi kegagalan 
tidak menghentikan kelompok Islam untuk memasukkan unsur-unsur 
Islam dalam pemerintahan. Adapun unsur-unsur hukum Islam yang 
diterima adalah Undang-Undang Perkawinan,23 Undang-Undang 
Peradilan Agama,24 pemberlakuan UU agama 1989, memerbolehkan 
pemakaian jilbab 1991, dikeluarkanya keputusan bersama menteri 
berkenaan dengan Badan Amil zakat, infaq, dan shadaqah (Baziz) 1991, 
dan pelarangan sumbangan dermawan sosial berhadiah (SDSB), 
pendirian Bank Islam (Bank Muamalat Indonesia 1991 dan dibolehkan 
dan didukungnya secara luas eksistensi kebudayaan yang dipahami 
sebagai Islami.25  Dan persoalan Surat Keputusan Bersama (SKB) 

                                                 
21 Ibid., 289.  
22 Jan S. Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 

318-322. 
23 RUUP bagi kelompok Islam tidak sah karena bertentangan 

dengan hukum Islam dan dicurigai sebagai strategi kristenisasi. Islam 
melarang pernikahan hanya dalam hukum Islam tapi juga pemerintah dan 
menolak perkawinan campuran. Tahun 1974 UUP disahkan dan 
mewajibkan pasangan nikah tidak hanya di sah melalui hukum agama 
tetapi juga terdaftar di Kantor Catatan Sipil. Sedangkan asalah beda 
pasangan masih mengambang dan meresahkan umat Islam sehingga 
melahirkan Fatwa dari MUI yang melarang adanya perkawinan beda 
agama. Ibid., 405-412.  

24 Ibid., 448-452. 
25 Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama yang Dewasa, Jurnal Studi 

Pembangunan, Kemasyarakatan dan LingKüngan, Vol. 2, No. 1 
(Februari, 2000), 35-36 



106 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

No.1/1969 dan Rencana Peraturan Bersama Menteri Agama dan Dalam 
Negeri 2006. Rencana Peraturan Bersama Menteri Agama dan Dalam 
Negeri merupakan revisi dari SKB 1969 tentang pendirian rumah ibadat 
dan penyiaran agama. Baik yang pertama dan yang kedua merupakan 
kebijakan yang sangat kontroversial karena bertentangan dengan UUD 
45 yang memberikan dan menjamin akan kebebasan beragama.26 
Keputusan dan Peraturan bersama ini merupakan gambaran akan 
kecemasan Islam akan pertumbuhan atau perkembangan kekristenan di 
masyarakat. Sehingga pertumbuhan atau perkembangan ini dianggap 
telah mengganggu dan mengancam keberadaan umat Islam dan 
berpotensi konflik agama.27  

Pengaruh Krisis Ekonomi 

Krisis moneter yang menimpa bangsa Indonesia sejak tahun 1997 
berimplikasi pada pertumbuhan ekonomi dan melemahnya rupiah di 
mata Internasional. Kondisi ini memberikan efek domino langsung bagi 
kehidupan masyarakat secara menyeluruh. Terutama kaum menengah ke 
bawah yang menjadi rakyat mayoritas yang mengalami imbas 
ketidakstabilan ekonomi. Sehingga banyak yang masyarakat yang frustrasi 
karena putus kerja, kesempatan kerja semakin sempit oleh karena 
terbatasnya sarana kerja atau adanya keraguan menanamkan atau 
menginvestasikan modalnya akibat krisis kepercayaan dan kurang adanya 
jaminan dari pemerintah, dan yang menjadi beban hidup yang berat. 
Sehingga masyarakat yang frustasi ini menjadi sensitif dan mudah sekali 
tersulut atau terprovokasi emosinya, terlebih bila berkaitan dengan hal 
yang sakral “agama.”        

Pengaruh Kesenjangan Sosial 

 Kekerasan agama juga terjadi oleh karena alasan-alasan ekonomi, 
dan kesenjangan sosial di kalangan masyarakat. Banyak kalangan 

                                                 
26 Meskipun peraturan ini berlaku bagi semua peeluk agama, 

nampaknya aturan ini hanya berlaku bagi kekristenan saja. Meski sudah 
seringkali kehadiran SKB diprotes oleh kelom[ok Kristen sebagai cara 
penghambat dan memersulit aturan ini tidak pernah dihapus dan bahkan 
direvisi dengan hasil lebih ketat. Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama 
yang Dewasa, 397-404   

27 Rudi Pramono, Menuju Umat Beragama yang Dewasa, 403 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         107 
 
mengganggap penyebab terjadinya kekerasan di masyarakat sedikit 
banyaknya terkait dengan krisis ekonomi yang akut (krismon) sehinga 
terjerat dengan kemiskinan yang mayoritas muslim. Sedangkan 
kekristenan diidentikan sebagai orang kaya sehingga terjadi kecemburuan 
sosial. Bangunan-bangunan yang gereja yang megah di lingkungan 
masyarakat muslim yang miskin menjadi gambaran akan kemakmuran 
dalam kelompok Kristen.  Peristiwa Situbondo dan Tasikmalaya juga 
merupakan peristiwa yang dilatarbelakangi oleh tindakan yang tidak 
bersangkut paut dengan persoalan agama Islam dan Kristen. Melainkan 
berawal dari ketidakpuasan masa terhadap tuntutan hukum yang ringan 
terhadap Soleh yang dianggap telah melecehkan pemuka atau tokoh 
masyarakat yang terkemuka dan yang berikutnya adalah pemukulan 
anggota santri yang dilakukan oleh aparat kemanan. Tetapi meski bukan 
persoalan agama fakta di lapangan sikap tidak sportif Islam terlihat 
dengan jelas yaitu menggunakan kesempatan tersebut untuk 
menghancurkan atau membakar sarana-sarana Kristen dan Katolik.  
Persoalan lainya yang tidak ada kaitannya dengan keagamaan adalah 
peristiwa Malari 1984, peristiwa preman ketapang (1998), peristiwa anak 
muda di Poso (1998) dan peristiwa dua supir di Ambon (1998), tetapi 
persoalan sosial ini dengan mudah menyulut sentimen keagamaan yang 
berbuntut kekerasan keagamaan dalam berbagai tingkatan. pengrusakan, 
pembakaran, dan pembunuhan.  
 
Pengaruh Agama 

Konflik yang bernuansa agama terjadi seperti yang dituduhkan 
kepada kekristenan adalah karena ketidakterimaan kelompok muslim 
terhadap gerakan misi penginjilan, pendirian rumah ibadat di tengah-
tengah komunitas muslim, literatur-literatur yang mendiskreditkan atau 
melecehkan agama Islam, dan pelecahan agama. 
 
Pengaruh Misi atau Penyiaran Agama  

Awal pemerintahan orde baru terjadi peristiwa Makasar 1967  
menjadi gambaran disalah mengertinya kongres DGI di Sulawesi sebagai 



108 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

Kristenisasi, dan isu pembangunan gereja di depan masjid.28 Bahkan 
sentiment terhadap agama Kristen memuncak pasca pembubaran PKI 
banyak simpatisan-simpatisan PKI yang selamat dan Islam abangan 
memilih memeluk agama Kristen dibandingkan dengan agama Islam, 
sehingga kekristenan pada saat itu prosentasinya dapat dikatakan 
meningkat populasinya. Faktor ini mengecewakan Islam karena 
kekristenan dianggap memanfaatkan situasi tersebut dengan tidak adil.29 
Kebencian golongan Islam bertambah tatkala kekristenan melalui 
gerakan misi penginjilannya berhasil membawa orang non Kristen masuk 
dalam persekutuan Kristen.30 Kekecewaan dan ketidaksenangan ini 
diekspresikan melalui pengrusakan sarana-sarana ibadah Kristen. 
Tuduhan kristenisasi tidak hanya datang dari kelompok agama Islam tapi 
juga datang dari ucapan kelompok Kristen yang tidak sejalan dengan 
Kristen injili.31 Implikasi dari efek misi tersebut membuat kalangan 
Muslim memertimbangkan kembali gerakan misi atau dakwah.32 
Demikian halnya juga dalam  kelompok Kristen non Injili sendiri 
menghendaki untuk menafsirkan ulang, atau merekonstruksi, atau 
memodifikasi.33  

 
Seputar Pendirian Rumah Ibadat 

Kekerasan agama yang terjadi di Meulaboh-Aceh dan Makasar 1967 
dan meningkatnya jumlah umat Kristen dan pendirian rumah ibadah 
yang cukup pesat sejak tahun 1965 membuat kalangan Islam terganggu 
dan terancam, sehingga kelompok Islam melalui pemerintah berusaha  

                                                 
28 Alasan-alasan tersebut dimanfaatkan oleh Islam fanatimk untuk 

menanamkan sentimen-sentimen SARA. Jan S Aritonang, Sejarah 
Perjumpaan Kristen dan Islam, 387. 

29 Kelompok Islam melihat sejak tahun 1956-1971 diperkirakan 
terdapat 2.000.000 orang muslim abangan dan eks PKI yang telah 
dibaptis menjadi Kristen. Asep Syaefullah, Merukunkan Umat Beragama, 
151. 

30 Asep Syaifullah, Merukunkan Umat Beragama, 196-197. 
31 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu, 271. 
32 Tokoh pluralis Islam Alwi Shihab mengusulkan untuk kedua 

agama misioner untuk memertimbangkan kembali akan gerakan misi atau 
dakwahnya. E.G. Singgih, 38-39. 

33 Widi Artanto, Menjadi Gereja Misioner dalam Konteks Indonesia, 21-32 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         109 
 
menghambat laju pertumbuhan atau meluasnya kekristenan dengan 
mengeluarkan peraturan yang menjadi cikal bakal SKB 1969 oleh 
Menteri Agama M. Dachlan (1966-1971), Trilogi Kerukunan 1978 oleh 
Alamsjah Ratu Perwiranegara (1978-1983), dan Rencana Peraturan 
Bersama Menteri Agama dan Dalam Negeri 2006 oleh Muhammad M. 
Basyuni.  

Implikasi dari berlakunya peraturan tersebut adalah sulitnya agama 
Kristen dalam mendapatkan izin mendirikan rumah beribadah dengan 
birakrasi yang “sengaja” dipersulit. Kebijakan ini sekaligus menjadi 
instrumen pembenaran dari tindakan-tindakan ormas-ormas Islam 
beraliran keras untuk menutup atau melarang kehadiran gereja yang 
berizin maupun tidak berizin. Sepanjang masa Reformasi pasca 
meredamnya konflik Poso (1998-2002) dan Ambon (1999-2002) tindak 
kekerasan berganti menjadi serangan teror terhadap komunitas tertentu 
dengan bom-bom rakitan.34 Alibinya jelas untuk menghentikan aktivitas 
kekristenan diberbagai daerah dengan cara menteror kelompok Kristen 
dan mempolarisasi kedua agama dengan fanatisme sempit.  
 
Pengaruh Tindakan Pelecehan Agama 

Konflik dan kekerasan agama juga kerap kali terjadi oleh karena 
terjadinya pelecehan agama. Kekristenan kerap kali dianggap melakukan 
pelecehan terhadap agama Islam sehingga harga yang harus dibayar 
adalah pengrusakan terhadap rumah ibadah atau perlakuan diskriminatif 
terhadap agama Kristen. Kasus ini pernah terjadi dalam Peristiwa Malari, 
di mana seorang aparat TNI yang Kristen dianggap tidak sopan dengan 
memasuki Masjid tanpa melepas sepatu, peristiwa Theo Syafei di Kupang 
yang dianggap mendiskreditkan Islam, peristiwa perkelahian antar 
preman Ketapang yang dianggap telah melempar Masjid, perkelahian 
antar remaja yang kebetulan beda agama dan perebutan kekuasaan Bupati 
di Poso, perkelahian supir angkot di Ambon, peristiwa seorang warga 
keturunan yang tidak waras merobek Al-Quran di Pekalongan, dan 
peristiwa seorang majikan yang kasar terhadap pembantunya yang Islam 
oleh warga keturunan di Makasar. Semua peristiwa ini adalah masalah 
sosial dalam masyarakat yang tidak ada kaitan dengan agama tetapi pada 

                                                 
34 Jan Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 564-

566 



110 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

kenyataannya apa pun masalahnya agama akan menjadi sasaran 
pelampiasan kemarahan atau emosi terhadap kelompok agama Kristen. 
 
Intrik dalam Literatur-literatur 

Sedangkan dalam tataran doktriner tercermin dalam tema-tema 
literatur-literatur dalam pandangan masing-masing agama terhadap 
agama lain, yaitu Islam dan Kristen baik positif maupun negatif dalam 
literatur-literatur seperti mengenai kitab suci, Yesus dan Muhammad, dan 
penyiaran agama. Dalam literatur-literatur lebih cenderung saling 
menghina dan menjatuhkan keyakinan agama-agama lain sebagai bukti 
agama yang benar dan patut dianut.35 Pada tahun 1962 umat Islam 
merasa terancam dan marah dengan ditemukannya selebaran informasi 
yang berisi rencana Kristen Protestan dan Katolik di Malang akan 
mengristenkan Jawa selama 20 tahun.36 Dampak negatif dari persoalan 
ini baru meledak di akhir tahun 1967 di Makasar yang di dahului 
peristiwa Maulaboh-Aceh. Tercatat berdasarkan pengamatan FKKI pada 
masa ini kurang lebih terdapat dua pengrusakan gereja.37 Keseluruhan 
peristiwa kekerasan agama Islam dan Kristen yang terjadi di berbagai 
tempat di Indonesia hingga kini berkaitan atau tidak berkaitan dengan 
persoalan agama membuktikan adanya ketidakharmonisan atau 
kerukunan di keduanya. Peristiwa ini sekaligus menjadi instrospeksi bagi 
eksistensi kekristenan di tengah-tengah bangsa Indonesia atau pun 
kelompok agama lain, yaitu muslim.  

 
 

 Keniscayaan Pluralisme Agama Sebagai Alternatif 

Kerukunan Antar Umat Beragama Di Indonesia 

 
Persoalan yang semakin kompleks yang dijumpai dalam pengalaman 

kehidupan beragama di Indonesia mendorong lahirnya konsep pluralisme 
sebagai pendekatan dalam kehidupan pluralitas agama-agama.  
 

 

                                                 
35 Jan Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia, 354-

361 
36 Ibid., 360-362 
37 Thomas Santoso, Kekerasan Politik-Agama, 3. 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         111 
 

Hakikat Pluralisme Agama 
 

Istilah pluralisme adalah istilah yang diambil dari bahasa Inggris, 
plural yang berarti lebih dari satu, atau jamak, sedangkan (isme) adalah 
faham. Jadi  pluralisme adalah suatu faham yang dijiwai oleh kejamakan. 
Dalam pengertian umum pluralisme adalah kenyataan akan adanya 
kemajemukan dalam komunitas: agama, budaya, suku, etnik, bahasa, dan 
idiologi.38 Secara filosofis dapat dikenali sebagai realitass fundamental 
yang bersifat jamak atau menerima adanya keberagaman dalam 
kepelbagaian. “Karena banyaknya tingkatan yang terpisah dalam alam, 
adanya independensi, alpanya kesatuan atau kontinuitas harmonis yang 
mendasar, tidak ada tatanan yang koheren dan rasional fundamental, 
serta tidak dapat direduksi.”39 Secara khusus dalam keagamaan, 
pluralisme dimengerti sebagai usaha pengakuan akan hak dari kelompok-
kelompok agama yang berbeda-beda untuk dapat berfungsi dalam suatu 
masyarakat. Dengan demikian pluralisme agama adalah paham yang 
mengakui adanya satu kebenaran yang dilihat dari sudut pandang yang 
berbeda, terbuka terhadap kebenaran dan menerima kebenaran dalam 
agama lain dengan setara, menolak akan keunikan atau absolusitas, dan 
memiliki substansi dan tujuan yang sama (Allah) dengan varian yang 
jamak.40  
 
Latar Belakang Konsep Pluralisme Agama 

Munculnya konsep pluralisme bukan saja karena adanya 
kepelbagaian agama-agama dan konflik kekerasan antar pemeluk agama. 
Tetapi juga oleh karena adanya pengaruh pemikiran filsafat relativisme 
yang mempengaruhi semua bidang kehidupan manusia, tidak terkecuali 
agama. Implikasi langsung dalam sendi keagamaan adalah semua agama 
adalah sama, semua agama adalah benar, dan semua agama memiliki 
keprihatinan yang sama.  
 
 
 

                                                 
38 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Iman (Malang: 

YPPII, 2002), 14. 
39 Ibid,. 14. 
40 Ibid., 15. 



112 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

Semua Agama adalah Sama: “Theosentris” 

Pluralisme melihat bahwa semua agama di dunia adalah sama. 
Kesimpulan ini di dasari oleh fakta fenomena agama-agama dan akhir 
dari tujuan agama-agama. Dalam fenomena agama semua agama dalam 
sisi positif sama-sama mengajarkan kebajikan bagi pemeluknya, yaitu 
hidup baik, bijaksana, dan kudus. Secara historis-kultural, masing-masing 
agama dibentuk oleh pengaruh-pengaruh konteks budaya hierarki-
dogmatis dan hasil rekonstruksi filosofis.41 Termasuk klaim agama paling 
unggul adalah produk dari interaksi kreatif antara pengaruh-pengaruh 
budaya yang hierarkis. Fenomena kesemuanya ini oleh  Hick disimpulkan 
bahwa semua tradisi-tradisi keagamaan merupakan proses pembentukan 
tanggapan manusia yang berbeda-beda terhadap Realitass Utama atau 
“Theosentrisme.”42 Atau dalam pengertian lain “sebagai tanggapan 
manusia yang berbeda-beda terhadap Satu Realitass ilahi yang 
menunjukan persepsi berbeda yang telah dibentuk di dalam lingkungan 
budaya dan sejarah yang berbeda.”43 Jadi agama-agama merupakan 
aktivitas penyelamatan Allah (Realitass ultima) yang beranekaragam 
dalam arus kehidupan manusia di sepanjang sejarah. 
 
Semua Agama Benar: Partikular Relatif ? 

Langdon Gilkey adalah Shailer Mathews Professor of Theology di 
Divinity Scholl of the University of Chicago. Mengatakan bahwa 
perlunya agama-agama memiliki kesadaran akan pluralitas, karena 
kesadaran pluralitas berguna sebagai keseimbangan atau kesetaraan antar 
agama. Sehingga ganjalan-ganjalan melaluinya segala finalitas dari doktrin 
Kristen, Yahudi, dan Islam dapat dikeluarkan dari klaim-klaim absolud 
(eksoterisme). Kecuali inti mistis (esoterisme) yang dalam tiap-tiap tradisi 
agama tetap memiliki relevansi universal. Kesadaran Pluralitas 
menghargai partikular-partikular masing-masing karena partikular 
tersebut adalah Yang Kekal yang menampakan diri dalam relativitas yang 
relatif atau partikular-partikular yang mutlak benar dan relatif yang adalah 

                                                 
41 John Hick & Paul F. Knitter, Mitos Keunikan Agama Kristen,  45-49. 
42 Ibid.,  52-56. 
43 John Hick, Tuhan Punya Banyak Nama (Yogyakarta: Interfidei, 

2006),  9. 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         113 
 
manifestasi dari Yang Kekal.44 Oleh karena itu Langdon Gilkey 
menyimpulkan semua lambang-lambang keagamaan adalah benar secara 
relatif karena lambang tersebut mewakili partikularisasi relatif dari yang 
Mutlak.45 
 
Semua Agama Memiliki Keprihatinan Bersama 

Paul F. Knitter mengatakan bahwa kebanyakan agama memiliki 
kesamaan sifat soteriologis, yaitu keprihatinan terhadap orang yang 
tertindas melalui pembebasan dan keadilan menuju soteria atau 
kesejahteraan, membawa pada penghapusan kemiskinan, dan 
peningkatan pembebasan.46 Penekanannya pada komitmen terhadap 
melakukan praksis dalam kehidupan bersama. Agama-agama dapat 
bersatu dengan kepelbagaian bukan melalui teori atau doktrin melainkan 
dengan tindakan praksis. Tujuan dari dialog ini adalah bukan untuk 
mencari “satu Allah” atau “Yang Tertinggi” atau suatu “hakikat 
bersama” atau suatu “pusat mistis” di dalam semua agama, melainan 
suatu locus pengalaman keagamaan bersama yang dimiliki oleh semua 
agama. Oleh karena itu pemersatu agama-agama difokuskan pada 
keprihatinan kaum tertindas sebagai pendekatan dan dasar bersama 
mewujudkan dialog yang otentik dan efektif.47 Tujuannya agar semua 
agama-agama mendorong terwujudnya keadilan.   

 

Menimbang Pluralisme Agama bagi Kekristenan  

Dalam sejarah kekeristenan hingga era postmodern atau pasca 
modern pada umumnya teologi Kristen telah terjadi pergeseran teologis 
yang signifikan. Pergeseran dari teologi tradisional atau reformasi 
menjadi oikumenikalisme menimbulkan polarisasi teologi yang sangat 
tajam dan curam. 

 
Pergeseran Teologi: Reformasi Menuju Oikumenikalisme 

Teologi ortodoksi yang berasal dari warisan-warisan abad 
pertengahan atau reformatoris menghadapi tantangan di zaman  pasca 

                                                 
44 John Hick & Paul F. Knitter, Mitos Keunikan Agama Kristen, 76-77. 
45 Ibid., 73-80. 
46 Ibid., 292-297. 
47 Ibdi., 292. 



114 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

modern. Eksklusivitas iman Kristen ditantang untuk merelevankan 
imannya dalam konteks zaman yang berubah, menglobal dan menyempit.  
Fenomena keagamaan dan persoalan dunia yang semakin rusak dan 
ambigu menekan kekristenan untuk dapat menyesuaikan teologianya 
demi kepentingan hidup bersama. Oikumenikalisme merupakan wujud 
dari sikap melemahnya kekeristenan dengan meresponsi tuntutan zaman 
yang berubah dengan berbagai konsekuensinya. Pendirian eksklusivisme 
ortodoksi dilepaskan demi penyesuaian atau merelevansikan dirinya 
dalam perjumpaan dengan agama-agama lain: menolak inspirasi Alkitab, 
menolak wahyu umum dan khusus, dan sejarah keselamatan Allah yang 
eksklusif. Teologi oikumenikal ini selaras pemikiran liberal yang 
kemudian tidak sulit untuk mengikuti alur pemikiran para eksponen 
pluralis.  
 
Menolak Inspirasi Alkitab 

Teologi yang dibangun oleh kaum pluralis merupakan kontribusi 
dari pemikiran teologi liberal. Pandangan para pluralis beranjak dari 
pengaruh para teolog liberal terhadap Alkitab. Kaum liberal melihat 
Alkitab bukanlah firman Allah dan tulisan Injil-Injil bukanlah laporan 
tentang Yesus yang sebenarnya (historis), melainkan yang imani.48 
Artinya adalah bahwa Alkitab merupakan hasil formulasi dari iman dan 
pikiran penulis bukan historitas kebenaran melainkan mitos. Secara isi 
berita atau cerita di Alkitab merupakan mitos-mitos dari para penulis 
Alkitab. Implikasi dari pengaruh ini adalah diragukannya Alkitab sebagai 
penyataan Allah yang khusus dan menolak akan seluruh eksistensi Yesus 
sebagai anak Allah, Mesias, konsep Tritunggal, kelahiran, kematian dan 
kebangkitannya.49  

Walaupun mengakui keberadaan Yesus sebatas manusia biasa, nabi 
orang yang dipenuhi oleh Roh Allah. Pengakuan Yesus sebagai Tuhan 
diduga oleh para eksponen pluralis dan tentuya liberalis sebagai hasil 
rekayasa jemaat mula-mula dan para penulis-penulis Injil.50  Beranjak dari 
penolakan tersebut kaum pluralis secara lebih dahulu tidak menganggap 
Alkitab sebagai penyataan Allah yang khusus dan tidak ada kamus 
diinspirasikan secara organis atau paling tidak Alkitab tidak berbeda 

                                                 
48 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 95.  
49 John Hick, Tuhan Punya Banyak Nama, 84-86. 
50 Stevi Indra Lumintang, 95-97. 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         115 
 
dengan literatur-literatur kuno lainnya atau hanya sebagai kesaksian atau 
ungkapan yang lahir dari penghayatan keagamaan penulisnya.”51 Oleh 
karena Alkitab bagi eksponen ini sekedar karya manusia yang lahir dari 
penghayatan imannya, refleksi, dan imajinasi dari pengikut setia Yesus 
yang dituangkan dalam bentuk tulisan pada zamannya. 
 
Menolak Wahyu Umum dan Khusus 

Kaum pluralis melihat pribadi Yesus hanyalah manusia biasa yang 
dipakai oleh Tuhan secara luar biasa tidak lebih tidak kurang. Yesus 
bukanlah penyataan Allah yang khusus yang berinkarnasi menjadi 
manusia. Karena dianggap Yesus tidak pernah mengucapkan atau 
mengaku sebagai Tuhan dan Mesias. Dengan demikian kaum pluralis 
tidak menerima akan finalitas Kristus sebagai satu-satunya jalan 
keselamatan. Kaum pluralis menganggap Allah turut bekerja disepanjang 
sejarah manusia. Karena tidak ada sejarah yang khususkan atau yang 
bukan penyataan Allah, melainkan semua sejarah adalah penyataan 
Allah.52 Oleh karena itu eksponen pluralis tidak mengenal akan adanya 
pembagian penyataan Allah yang khusus dan umum, tetapi satu, yaitu 
keseluruhan. Jadi Yesus adalah salah satu bentuk dari kepelbagaian 
penyataan Allah kepada tradisi agama. 

Menolak Sejarah Keselamatan yang Sentrisme 

Kaum pluralis menolak konsep keselamatan sentrisme, yaitu 
“konsep keselamatan dalam satu garis lurus yang dianut oleh gereja yang 
memegang teologi ortodoks atau tradisional, di mana sejarah keselamatan 
Allah adalah bertolak atau bersumber dan bermuara pada satu pribadi 
yakni Kristus.”53 Karena konsep ini bertentangan dengan konsep 
kepelbagaian menuju keselamatan yang dibangun oleh kaum pluralis. 
Kristus hanya salah satu dari beragam menuju kepada keselamatan, oleh 
karena itu tanpa Kristus pun kebenaran dalam agama-agama yang 
diyakini oleh orang non Kristen pun dapat membawa mereka kepada 

                                                 
51 Adjie A. Sutama, Klaim Palsu dan Sikap ksklusif Fundamentalis-Injili: 

Suatu Ancaman Bagi Masa Depan Hubungan Antar Agama, Dalam Jurnal 
Teologi dan Gereja, Penuntun (Vol. 5 No. 19.2003), 263. 

52 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 97-103. 
53 Stevi Indra Lumintang, Teologi Abu-Abu: Pluralisme Agama, 103. 



116 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

keselamatan. Manusia diselamatkan di dalam agama yang dibuat tersedia 
untuknya dalam situasi historisnya.54 
 
Pergeseran Misi: Kristosentrisme Menuju Antroposentrisme 

Beranjak dari pemikiran David J. Bosch dan Hans Küng misi 
bukanlah hal yang statis melainkan dinamis atau berubah sesuai dengan 
zaman atau konteksnya.55 Secara khusus kekristenan dalam dunia ketiga 
yang memiliki pluralitas yang kompleks tidak luput dari pergeseran 
tersebut. Masing-masing bangsa dalam dunia ketiga termasuk Indonesia 
mencoba merelevansikan misinya dengan nature atau budayanya masing-
masing dengan meninggalkan atau merekonstruksi warisan-warisan 
sebelumnya yang dibawa oleh misonaris-misionari dari Barat atau Eropa 
yang memegang paradigma lama atau ortodoksi56 menuju misi ekumenis 
antroposentris. 

Paradigma lama misi Kristen dalam sejarah bermuara dalam tradisi 
reformasi pada abad ke-16 di mana tradisi ini menekankan pengenalan 
akan Allah yang kuasa yang mengutus Yesus Kristus sebagai Juruselamat 
bagi setiap manusia. Manusia adalah makhluk yang telah berdosa yang 
patut menerima hukuman kekal karena keberdosaannya. Dengan 
demikian manusia tidak dapat menyelamatkan dirinya kecuali adanya 
pengampunan dari Kristus. Berdasarkan pemahaman tersebut Kritus 
harus diberitakan kepada setiap pribadi-pribadi agar mengalami akan 
anugrah Allah yang menyelamatkan.57 Misi ini merupakan perpanjangan 
dari rencana Tuhan dan perintah Tuhan.58 Melalui konsep ini misi 
Kristen, Kristus menjadi pusat dari pemberitaan dalam pelaksanaan misi. 
Misi tanpa adanya proklamasi Injil, yaitu Kristus yang menyelamatkan 
bukanlah disebut misi.59 Gambaran misi tradisional ini dianggap sudah 
tidak relevan atau tidak sesuai dengan semangat zaman saat ini.   

                                                 
54 John Hick, Tuhan Punya Banyak Nama, 78. 
55 Widi Artanto, Gereja Yang Misioner,  35. 
56 Jan S Aritonang, Perkembangan Pemikiran teologis di Indonesia, 1960-

1990-an, 274. 
57 Herlise Y. Sagala, Misi Yang Kritosentris, Jurnal Stulos, Vol. 3. No. 

1.(Juni 2004), 64. 
58 Ibid., 65-68. 
59 J.I. Packer, Penginjilan dan Kedaulatan Allah (Surabaya: Momentum, 

2003), 26-27. 



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         117 
 

Kaum oikumenis mengusulkan lingkup penginjilan “harus diperluas 
dengan pelayanan yang menjawab kebutuhan manusia yang meliputi baik 
transformasi pribadi oleh Roh Allah maupun transformasi sosial-
struktural.”60  Seperti yang telah tertuang dalam pemikiran Hans Küng 
dan Knitter (etikosentris dan soteriosentris), memanusiakan manusia dan 
memelihara lingkungan adalah kebutuhan bersama yang menjadi dasar 
bersama agama-agama.  

Dakwah atau misi tidak selalu diidentikan dengan membawa orang 
lain menjadi pemeluk agama tertentu, melainkan mensejahterakan dan 
meningkatkan kerohanian atau keimanan orang lain secara mutualisme. 
Dalam ruang lingkup kekristenan Injil adalah sebagai pembebasan bagi 
manusia yang tertindas, menderita, dan terpinggirkan. Kekristenan harus 
memerhatikan kebutuhan akan lingkungannya demi kesejahteraan 
manusia dan lingkungan.61   

Pada abad ke-19 menjadi awal dari pergeseran misi yang bersifat 
Kristosentris menjadi antroposentris. Secara Internasional 
direpresentatifkan kepada DGD, dan PGI dalam lingkup Indonesia. 
Pergeseran dalam lingkup Indonesia merupakan wujud kesadaran dan 
penghargaan atas pluralitas masyarakat Indonesia terutama agama. 
Sehingga kekristenan mengembangkan teologi misi yang relevan dan 
kontekstual dengan corak inklusif-dialogis bukan triumpalistik warisan 
sebelumnya.62 Artinya misi Kristen bukan lagi menjadikan orang lain ke 
dalam pertobatan atau berorientasi pada keselamatan, melainkan kepada 
kemanusiaan atau antroposentrisme. Misi antroposentrisme adalah misi 
yang berpusat pada manusia sebagai objek pemanusiaan manusia yang 
seutuhnya. Misi paradigma lama mengalami pergeseran dari pemberitaan 
Injil keselamatan yang berpusat pada Kristus menjadi masalah-masalah 
sosial, agraria, perekonomian, dan industri.63 Pergeseran ini tidak lain 
adalah demi terwujudnya kesejahteraan manusia atau secara luas adalah 
masyarakat. Pergeseran ini dapat dilihat dari tema-tema teologi yang 
dikembangkan oleh kekristenan dalam dunia ketiga, seperti: Teologi 

                                                 
60 Widi Artanto, Menjadi Gereja Misioner Dalam Konteks Indonesia, 69. 
61 Paul F. Knitter, Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama dan 

Tanggung Jawab Global (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 144-145. 
62 Jan S. Aritonang, Perkembangan Pemikiran Teologis di Indonesia, 274. 
63 Arie de Kuiper, Missiologia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003),  

72. 



118 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

Pembebasan, Teologi Minjung, Teologi Kerbau, dan Teologi Hitam. 
Secara khusus di Indonesia dikembangkan teologi Pembangunan atau 
Pancasila yang tertuang dalam dan beranjak dari Sidang Raya PGI ke VII 
dan Seminar Agama-Agama. Tujuan atau cita-cita dari misi yang bersifat 
antroposentris ini adalah demi kesejahteraan manusia dan lingkungan.64 
 
Menekankan Etikosentrisme 

Keberadaan agama-agama bagi kebanyakan orang pada umumnya 
sangat diharapkan dapat memberikan sumbangsih yang besar dalam 
mewujudkan kehidupan yang beradab. Tetapi justru di saat ini harapan 
itu tidak kunjung tiba bahkan cenderung meningkat ke dalam bentuk 
yang tidak sebagaimana agama itu menampilkan dirinya. pendekatan-
pendekatan yang ada dianggap tidak mampu menanggapi tuntutan zaman 
yang kompleks. Oleh karena itu untuk menghadapi krisis yang 
berkepanjangan di mana agama yang semestinya menjadi motor untuk 
menciptakan dunia yang kondusif justru bertingkah sebaliknya. Hans 
Küng dan Paul F. Knitter mencoba mengalihkan pusat perhatian dunia 
dari agama kepada suatu etika bagi hidup bersama.65 Etika merupakan 
dasar hidup bersama yang dapat diterima secara universal tanpa 
memandang batasan agama. Etika tidak digali dari kebenaran-kebenaran 
masing-masing agama, bila demikian akan menimbulkan kefrustasian 
standarisasi batasan, karena agama mana pun tidak mau dan tidak boleh 
menjadi pengukur bagi yang lainnya. oleh karena itu etika berasal dari 
keprihatinan bersama dan harapan bersama dari realitass yang dialami 
bersama. Keprihatinan dan harapan bersama ini menjadi tanggung jawab 
bersama untuk menciptakan dunia yang seimbang dengan tujuan 
terciptanya suatu etika global demi masa depan dunia yang lebih 
manusiawi.66 
      
Menekankan “Soteriosentrisme” 

Dalam dunia pasca modern atau postmodern terdapat tiga 
kenyataan yang tidak bisa ditolak oleh manusia atau agama-agama, yaitu 
adanya kesetiaan pada identitas dan tradisi, terbuka terhadap pluralitas, 

                                                 
64 Paul Knitter, Satu Bumi Banyak Agama, 118. 
65 Joas Adiprasetya, Mencari Dasar Bersama, 104.  
66 Ibid., 105.  



 KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA         119 
 
dan menentang atau resistensi dominasi yang merusak dunia ini.67 Ini 
berarti secara keseluruhan setiap agama tetap dipandang unik dan 
memiliki kebenaran pada dirinya, sekaligus tidak mengesampingkan 
kebenaran dalam agama-agama lain. Kepelbagaian agama-agama 
dipertahankan dan dihormati, namun bukan berarti satu dengan yang lain 
tidak dapat dipertemukan. Kepelbagaian atau ketidakseimbangan itu 
tidak dapat bertemu dalam tataran dogmatis atau doktrin, tetapi dapat 
dimungkinkan dalam tataran praksis. Tataran praksis relevan dalam 
konteks bersama atau bagian dari pengalaman bersama, yaitu penderitaan 
manusia dan lingkungan.68 Keduanya menjadi tanggung jawab global 
yang menjadi dasar bersama bagi agama-agama. Oleh karena itu 
soteriosentrisme dalam perspektif Knitter adalah bukan dalam pengertian 
tradisional melainkan berkomitmen dalam pengembangan kesejahteraan 
manusia. Mewujudkan kesejahteraan manusia adalah tanggung jawab dan 
bukti kepedulian agama terhadap penderitaan global.  

 

Penutup 
 

Dengan demikian, kasus-kasus konflik agama di Indonesia 
sebenarnya bukanlah murni konflik agama. Konflik agama Kristen dan 
agama Islam sebenarnya jauh lebih kompleks hanya sekedar konflik 
berdasarkan perbedaan agama. Konflik sebenarnya terjadi karena 
ketidakadilan dari segi social,  ekonomi, maupun politik. Selain itu, ada 
kepentingan-kepentingan kelompok-kelompok tertentu sehingga 
sentiment agama lalu digunakan untuk memertajam pertikaian atau 
konflik hingga melanjutkan dan memerluas konflik sehingga 
berkepanjagan.  

 
Namun, dalam menghadapi situasi seperti itu, gambaran misi 

tradisional harus tetap utuh, dan di hidupi, dan relevansinya harus dicari 
seperti apa, namun alangkah indahnya jika itu disimpan dalam hati tanpa 
tercemari oleh tekanan apa pun itu. Harus mengingat keunikannya 
sendiri di dalam Kristus. Sebagai partisipasi, maka keberadaan agama-
agama bagi kebanyakan orang pada umumnya sangat diharapkan dapat 
memberikan sumbangsih yang besar dalam mewujudkan kehidupan yang 

                                                 
67 Ibid., 130. 
68 Paul F. Knitter, Satu Bumi Banyak Agama, 80-84 



120 |  KONFLIK AGAMA DAN PLURALISME   AGAMA DI INDONESIA          

  

beradab. Setiap agama harus mampu mengalahkan jebakan 
institusionalisme, formalisme,  dogmatisme, dan ritualisme, lalu dengan 
serius menaruh keperdulian etis, ketika itulah pintu dialog dan kerja sama 
antar Agama terbuka dengan lebar dan berfungsi sebgaimana mestinya.  
 

-------------------- 

SUDIANTO MANULLANG adalah  pelayan di GKIm Gloria Bandung 
dan juga sebagai dosen di STT SAPPI Cianjur. Ia menyelesaikan 
pendidikan sarjana teologi (S.Th) dari STT Sangkakala, dan Magister 
Divinitas (M.Div) dari STT Bandung. 


